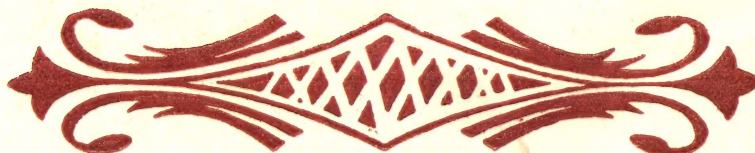




ЖУРНАЛ  
МОСКОВСКОЙ  
ПАТРИАРХИИ.

II



1944

ΒΙΩΦΥΣ  
ΑΦΕΚΟΗΕΚΟΝ  
.ΑΓΙΑΤΗΜΗΚΥΝ

# ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

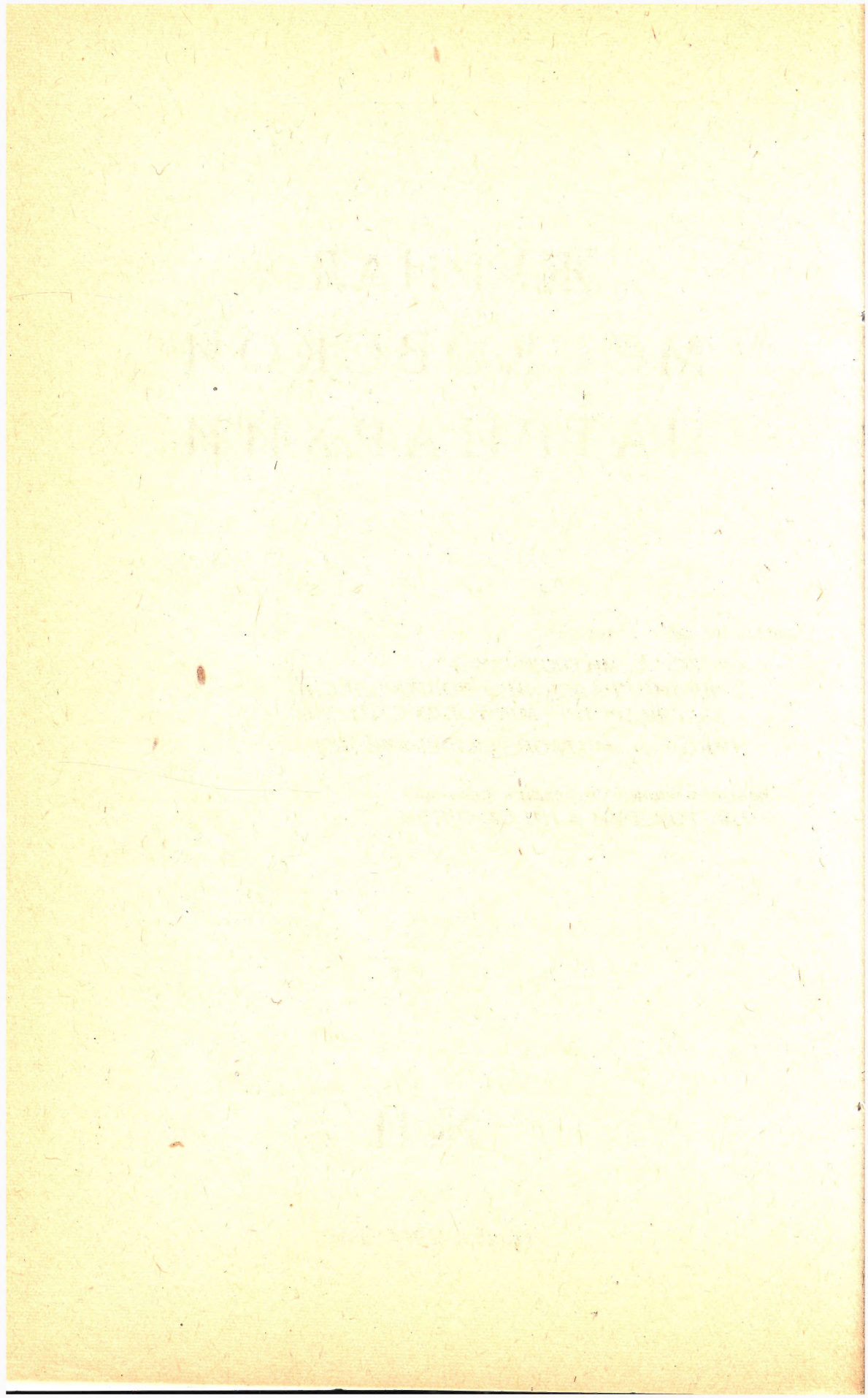
*Редакционная комиссия:*

*АЛЕКСИЙ, МИТРОПОЛИТ  
ЛЕНИНГРАДСКИЙ и НОВГОРОДСКИЙ,  
ПАТРИАРШИЙ МЕСТОБЛЮСТИТЕЛЬ  
НИКОЛАЙ, МИТРОПОЛИТ КРУТИЦКИЙ*

*Ответственный секретарь редакции  
ПРОТОИЕРЕЙ А. П. СМИРНОВ*

**№ 11**

*Ноябрь 1944 года*



# ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ

## НАЗНАЧЕНИЯ НА АРХИЕРЕЙСКИЕ КАФЕДРЫ

На кафедру Епископа Калининского и Великолукского Патриаршим Местоблюстителем и Священным Синодом назначен настоятель церкви села Тройца, Удомельского района, Калининской области, протоиерей Березин Михаил Иванович.

26 октября сего года, с благословения Патриаршего Местоблюстителя, в Крестовой Патриаршей церкви Епископом Можайским Макарием было совершено пострижение протоиерея Михаила Ивановича Березина в монашество с наречением ему имени Рафаил.

27 октября сего года в зале заседаний Священного Синода при Московской Патриархии совершено наречение иеромонаха Рафаила (Березина) во Епископа Калининского и Великолукского.

Чин наречения совершили: Патриарший Местоблюститель Митрополит Ленинградский и Новгородский Алексий, Митрополит Крутицкий Николай, Епископ Можайский Макарий.

29 октября сего года в Свято-Троицком Кафедральном соборе г. Калинина за Божественной Литургией была совершена хиротония иеромонаха Рафаила во Епископа Калининского и Великолукского.

Хиротонию совершили: Митрополит Крутицкий Николай и Епископ Можайский Макарий.

Новохиротонисанный Епископ Рафаил (в мире Михаил Иванович Березин) родился в 1872 г. Кандидат богословия Казанской духовной академии. Был преподавателем Тверской духовной семинарии. В сане священника состоит с 1897 года.

## К КОНЧИНЕ ДОКТОРА ВИЛЛИАМА ТЕМПЛЯ, АРХИЕПИСКОПА КЕНТЕРБЕРИЙСКОГО

(† 23 октября 1944 года)

Англиканская Церковь понесла тяжелую утрату: 23 октября сего года, в 63-летнем возрасте, скончался возглавляющий ее примас всей Англии, Архиепископ Кентерберийский Виллиам Темпль.

Английские газеты отметили, что британский народ с глубокой скорбью встретил известие о смерти своего высокочтимого Архиепископа.

Виллиам Темпль пользовался большим уважением во всех слоях общества за высокое чувство долга, за смелость и откровенность в обсуждении злободневных проблем и за высокий и деятельный христианский альтруизм с выражением своего сочувствия рабочему движению.

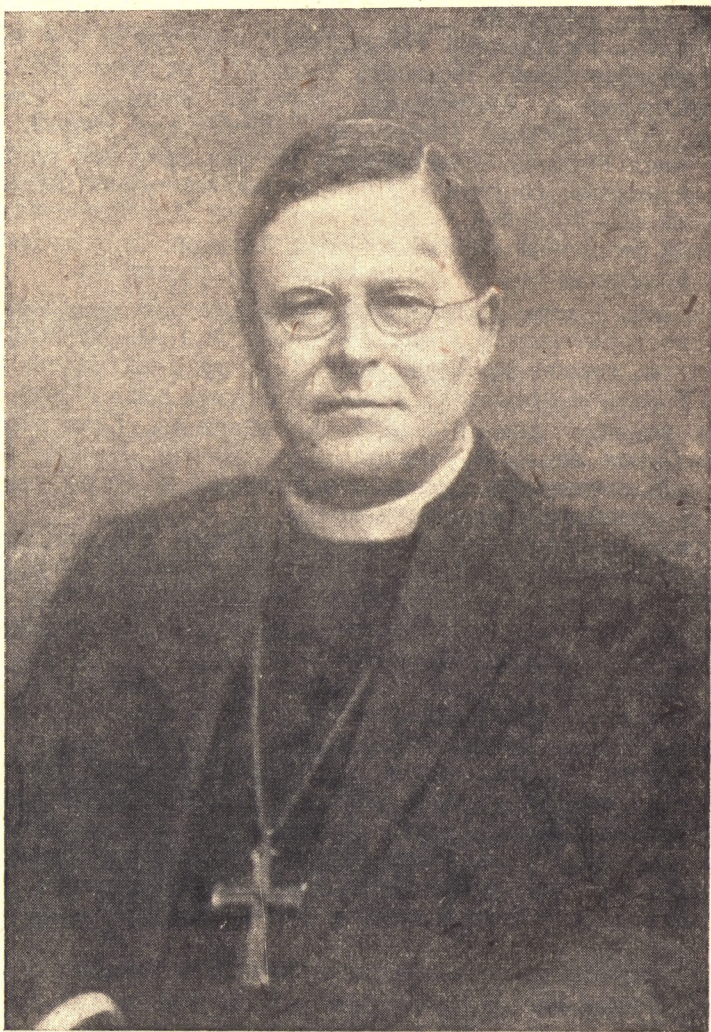
Свое образование Виллиам Темпль получил в колледже в Оксфорде, где потом в течение ряда лет был аспирантом и лектором по философии. Его перу принадлежит несколько книг, из которых наиболее популярными являются следующие: «Христианство и общественный порядок» и его переизданные лекции: «Природа Бога и человека».

До своего вступления в 1942 году на пост Архиепископа Кентерберийского, примаса всей Англии, Виллиам Темпль в течение тринацати лет был Архиепископом Иоркским.

Занимая высокие посты в Англиканской Церкви, Виллиам Темпль проявлял глубокий интерес к установлению дружественной связи с Русской Православной Церковью.

В начале своей деятельности, во время войны 1914—1918 гг., он изложил в ряде лекций свою точку зрения на правильное отношение христиан к войне. Наиболее ярко выразились эти его взгляды в последнюю войну объединенных наций с фашизмом. Покойный Архиепископ Кентерберийский Виллиам Темпль в отношении к фашизму в полной мере стоял на тех же позициях, что и Русская Православная Церковь. Своими выступлениями в Лондоне и в переписке с покойным Патриархом Сергием он выражал глубокое сочувствие народам СССР в их борьбе с общим жестоким врагом.

Наиболее ярко это сочувствие покойного Архиепископа Виллиама Темпля было выражено в том приветствии его Патриарху Сергию, которое в сентябре 1943 года привезла в Москву делегация Англиканской Церкви, возглавляемая Архиепископом Иоркским. В этом приветствии покойный Архиепископ Кентерберийский Виллиам Темпль писал Патриарху Сергию следующее: «С глубоким сочувствием следили мы за страданиями народов Советского Союза за эти два последние года и были воодушевлены в равной мере патриотизмом и непоколеби-



Доктор Виллиам Темпль, Архиепископ Кентерберийский  
(† 23 октября 1944 года)

мостью Русской Церкви в верности Единому Господу, Спасителю наше му, Иисусу Христу. Со всеми нашими соотечественниками мы разделяем восхищение героическим сопротивлением русского народа и Красной Армии нашествию вероломного захватчика. Уповаляем, что, когда злые силы фашизма будут уничтожены, будет установлен истинный мир, который сделает более возможным содружество в трудах во Христе, Боге нашем, всех христиан».

По получении Московской Патриархией известия о кончине Архиепископа Кентерберийского Виллиама Темпла 27 октября с. г., Патриарший Местоблюститель Митрополит Алексий отправил следующую телеграмму: «Архиепископу Иоркскому. Ламбетский дворец. Лондон. Англия. От лица Русской Православной Церкви выражаю глубокое сочувствие и сожаление по случаю кончины высокочтимого Архиепископа Кентерберийского. Молимся о душе его и об Англиканской Церкви. Примите наши сердечные соболезнования. Алексий, Митрополит Ленинградский и Новгородский, Патриарший Местоблюститель».

Одновременно с этим Патриарший Местоблюститель отправил письмо Его Превосходительству Чрезвычайному и Полномочному Послу Великобритании, господину Арчибалду К. Керр, следующего содержания: «Ваше Превосходительство, Господин Посол, нас глубоко поразило известие о кончине Его Милости Архиепископа Кентерберийского. Священный Синод от лица Русской Православной Церкви выражает свое сердечное сочувствие Церкви Англиканской в ее великой потере и молится о упокоении души почившего.

Благоволите, г. посол, принять наше искреннее соболезнование и не откажите в любезности передать наши чувства высоким представителям Англиканской Церкви. Примите, Ваше Превосходительство, уверение в моем высоком уважении. Алексий, Митрополит Ленинградский и Новгородский, Патриарший Местоблюститель».

На это письмо Патриарший Местоблюститель 30 октября с. г. получил следующий ответ из Великобританского посольства в Москве: «Ваше Высокопреосвященство, настоящим подтверждаю с благодарностью получение вашего письма от 27 октября с. г., в котором вы столь любезно выразили от лица Русской Православной Церкви сочувствие Священного Синода Церкви Англиканской в ее великой потере вследствие кончины Его Милости Архиепископа Кентерберийского.

Мною передано ваше послание высоким представителям Англиканской Церкви, и я уверен, что таковое будет большим утешением в их горе.

Примите уверение в моем высоком уважении. Арчибалд К. Керр».

А вслед за письмом от Великобританского посольства Патриарший Местоблюститель получил и от Архиепископа Иоркского следующую ответную телеграмму: «Москва, Московская Патриархия. Его Святейшеству Митрополиту Ленинградскому Алексию. В тяжелой утрате, смерти вашего брата, нашего возлюбленного Виллиама Темпла, останки которого мы положили во Христе сегодня, мы испрашиваем молитв его возлюбленных русских братьев за Англиканскую церковь и нацию, вознося прочувствованные и братские молитвы за вашу возлюбленную особу, Святую Русскую Православную Церковь, за весь Советский Союз и его вождей. Ваш брат во Христе Кирилл Архиепископ Иоркский. Лондон».

Кроме этого взаимного обмена телеграммами, 4 ноября с. г. в Московском Богоявленском кафедральном патриаршем соборе после торжественной литургии Патриаршим Местоблюстителем Высокопрео-

священейшим Алексием, Митрополитом Ленинградским и Новгородским, при многочисленном стечении молящихся совершено было заупокойное моление о почившем Архиепископе Кентерберийском.

Ровно в 1 ч. 30 мин. дня, к началу заупокойного моления, в собор прибыл Чрезвычайный и Полномочный Посол Великобритании в СССР, господин Арчибалд Керр, в сопровождении сотрудников посольства.

Пред началом заупокойной службы Патриарший Местоблюститель обратился к молящимся с теплым словом, посвященным памяти покойного, указав на его исключительные дружеские чувства к Русской Православной Церкви. В заключение Митрополит Алексий, обратясь к присутствующим в храме представителям Великобританского посольства на английском языке, выразил чувства глубокого соболезнования по поводу понесенной Англиканской Церковью утраты:

We are praying with great love for our brother in Christ, most reverend Archbishop of Canterbury and we beg of Lord God eternal peace for his soul.

From the Orthodox Russian Church I am expressing to English church and nation our cordial condolences and I am very glad that we are praying to-day with You<sup>1</sup>.

Тихо и торжественно звучали заупокойные молитвы о почившем Архиепископе Кентерберийском. При возглашении вечной памяти Архиепископу Кентерберийскому заупокойную песнь подхватили все молящиеся, и вся Церковь пела и молилась об упокоении души усопшего. По окончании заупокойного моления посол Великобритании в СССР г-н Керр выразил глубокую благодарность Патриаршему Местоблюстителю за молитвы о почившем Архиепископе Кентерберийском. А настоятелю Патриаршего Кафедрального собора, протоиерею Николаю Колчицкому, добавил, что он сегодня же пошлет в Англию доклад о том, как тепло и сочувственно русские православные люди отнеслись к горю, постигшему Англиканскую Церковь вследствие кончины Его Милости Архиепископа Кентерберийского.

В этот же день Патриарший Местоблюститель высокопреосвященнейший Алексий, Митрополит Ленинградский и Новгородский, отправил Архиепископу Иоркскому следующую телеграмму: «Сегодня Православная Русская Церковь молилась о почившем Архиепископе Кентерберийском, в Кафедральном соборе была торжественная заупокойная служба в присутствии множества молящихся. Я еще раз выражают Вашей милости наши соболезнования в постигшей Вас и всю Англиканскую Церковь тяжелой потере».

<sup>1</sup> Мы молимся с большой любовью за нашего брата во Христе, высокочтимого Архиепископа Кентерберийского, и мы просим Господа Бога о вечном покое для его души. От лица Русской Православной Церкви я выражаю Англиканской Церкви и английскому народу наши сердечные соболезнования. Я очень рад, что мы молимся сегодня с вами.

# К ОСВОБОЖДЕНИЮ УКРАИНЫ

ПРЕДСЕДАТЕЛЮ СОВЕТА НАРОДНЫХ КОМИССАРОВ УССР  
Н. С. ХРУЩЕВУ

ДОРОГОЙ НИКИТА СЕРГЕЕВИЧ!

В настоящее время героическими подвигами нашей доблестной Красной Армии, под водительством гениального вождя и полководца Иосифа Виссарионовича СТАЛИНА, вся Украина уже очищена и освобождена от гитлеровских захватчиков.

В этот светлый и торжественный для Украины момент верующие и духовенство, освобожденные навсегда от цепей фашизма, прежде всего выражают горячую и безграничную благодарность великому СТАЛИНУ, а вас, дорогой Никита Сергеевич, как верного его соратника, главу правительства УССР, сердечно приветствуют со светлым и радостным праздником освобождения советской Украины.

Да ниспошлет Господь Бог нашему доблестному воинству и союзникам силу и мощь для окончательного разгрома ненавистных врагов человечества, а вас и вашу драгоценную жизнь да хранит ВСЕВЫШНИЙ многие и многие годы на радость и счастье всего украинского народа и процветание благодатного края.

ПАТРИАРШИЙ ЭКЗАРХ ВСЕЯ УКРАИНЫ ИОАНН,  
МИТРОПОЛИТ КИЕВСКИЙ И ГАЛИЦКИЙ

БОЖИЕЮ МИЛОСТИЮ  
СМИРЕННЫЙ ИОАНН, МИТРОПОЛИТ КИЕВСКИЙ И ГАЛИЦКИЙ,  
ПАТРИАРШИЙ ЭКЗАРХ ВСЕЯ УКРАИНЫ

АРХИПАСТЫРЯМ, ПАСТЫРЯМ И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ  
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ НА УКРАИНЕ

«Дерзайте убо, дерзайте, людие Божии, ибо той  
победит враги, яко всесилен» (Воскр. Богоро-  
дичен, 1 гл.)

Почти год тому назад г. Киев праздновал освобождение от немецко-фашистских захватчиков, а ныне уже вся Украина торжествует полное изгнание ненавистного врага. Грозные и в то же время героические события прошлых лет отдалились от нас, но величие борьбы нашего народа выступает все ярче и ярче.

Надежда врага на легкую и молниеносную победу над Советским Союзом не оправдалась. Враг столкнулся с государством, оказавшимся в состоянии выдержать самые суровые испытания войны, столкнулся с народами, отличающимися своим морально-политическим единством, сплоченными вокруг своего великого вождя и полководца, маршала Советского Союза И. В. СТАЛИНА.

Все народы СССР единодушно стали на защиту родины, считая современную Отечественную войну общим делом всего населения, без различия национальности и религиозных убеждений.

И наша Православная Церковь в этот грозный для родины час испытаний не могла остаться в стороне. С первых же дней войны она начала призывать верующих на подвиг. Она убеждала народ не падать духом, не унывать, заверяя, что «Господь Сил» с нами в этой священной борьбе; умоляла всех граждан принять, кто чем может, деятельное участие в трудном подвиге защиты родины; призывала их к различным пожертвованиям на оборону, как денежным, так и вещественным; по ее инициативе православные приходы соорудили танковую колонну «ДИМИТРИЙ ДОНСКОЙ».

Более трех лет длится беспримерная по своим масштабам и ожесточенности мировая война. Зазнавшийся и наглый враг покорил и разгребил десятки западноевропейских государств. Он достиг стен Ленинграда, подошел к Москве, вошел в Сталинград, вторгся на Кавказ. Воцарилась кошмарная жизнь в нашей стране, в частности на Украине. Враг залил кровью все города и села цветущего края. За время своего господства гитлеровские разбойники совершили чудовищные злодеяния. Они расстреляли, повесили, замучили в лагерях и тюрьмах, уничтожили огнем артиллерии и авиации сотни тысяч мирных жителей. Они

увезли в Германию рабство сотни тысяч украинцев. Они превратили в груды развалин прекрасные здания: дворцы, театры и исторические памятники национальной культуры. Они осквернили вековые святыни православного народа: Киево-Печерская Лавра, с ее многочисленными храмами и соборами, величайшая святыня всей нашей страны, подверглась разрушению.

Украинская земля получила тяжелые раны. Много горя и слез прошло было за это время. Но Господь не оставлял нас и среди скорбей. Он давал силы переживать их стойко, мужественно. Все твердо верили, что «Бог нам прибежище и сила, скорый помощник в бедах» (Пс. 45,2), что Господь ниспошлет утешение, ибо, как говорит слово Божие: «помере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается Христом и утешение наше» (II Кор. 1,5). В настоящее время это утешение Христово и радость ярко озаряют нашу жизнь. Несокрушимая сила нашего оружия опрокинула все расчеты врага. В великих сражениях под Москвой, под Сталинградом и Курском, в летнем наступлении 1944 года героическая борьба народов великого Советского Союза, искусно руководимая Верховным Главнокомандующим, повернула весь ход войны в нашу пользу. Красная Армия одержала целый ряд блестящих побед. История еще не знает таких изумительных побед.

Немецко-фашистская армия на советско-германском фронте потерпела невероятные поражения за время войны.

Благодаря мудрому руководству нашего гениального вождя теперь освобождена полностью вся территория советской Украины.

Сегодня весь советский народ и Красная Армия преисполнены чувством глубокой радости. Сегодня светлый праздник на Украине.

Святая Православная Церковь, благословляя труды и подвиги наших воинов как великих героев и освободителей, непрестанно молится о них послании победы, теперь с великим восторгом переживает радость светлого праздника освобождения советской Украины от фашистского ига. «Бог же надежды да исполнит вас всякой радости и мира в вере, дабы вы силою Духа Святого обогатились надеждою» (Римл. 15,13) на скорое избавление и спасение всей нашей родины.

Возрадуемся же об успехе наших славных бойцов, руководимых гениальным полководцем И. В. СТАЛИНЫМ. А Господа Бога нашего будем неустанно молить о том, чтобы Он постоянно и впредь благословлял наше доблестное воинство славными победами.

**БОГ ЖЕ МИРА ДА БУДЕТ СО ВСЕМИ ВАМИ (Римл. 15,33)**

**ПАТРИАРШИЙ ЭКЗАРХ ВСЕЯ УКРАИНЫ ИОАНН,  
МИТРОПОЛИТ КИЕВСКИЙ И ГАЛИЦКИЙ**

## ЗЛАТОГЛАВЫЙ КИЕВ В ИСТОРИЧЕСКИЙ ДЕНЬ 15 ОКТЯБРЯ 1944 ГОДА

Надолго останется в памяти жителей г. Киева исторический день 15 октября 1944 года — день полного освобождения советской Украины от немецко-фашистских захватчиков.

С необычайным подъемом, в торжестве патриотических чувств, глубокой любви и преданности к родине отметил этот день город-страдалец, на себе испытавший всю тяжесть немецко-фашистского нашествия.

Блестящие победы нашей доблестной Красной Армии, под водительством гениального вождя и полководца маршала Советского Союза И. В. СТАЛИНА, воодушевляют народ, утверждая непоколебимую веру в победоносную силу нашего оружия в деле окончательного разгрома врага.

Святая Церковь ежедневно молится: «Востань в помощь нашу и подаждь воинству нашему о имени Твоем победити».

На протяжении всей исторической жизни нашего народа Святая Православная Церковь всегда была с народом, особенно в трудные дни тяжких испытаний; и теперь она, ради спасения родины, благословила борьбу с озверелым врагом, вероломно напавшим на нашу землю.

В первый день мировой войны почивший Святейший Патриарх СЕРГИЙ в своем обращении к народу говорил: «Церковь Христова благословляет всех православных на защиту границ родины, Господь нам дарует победу». Поэтому церковное моление 15 октября с. г. в Кафедральном Владимирском соборе г. Киева весьма ярко выражает отношение Православной Церкви на Украине к переживаемому моменту и подчеркивает самым наглядным образом полное единение верующих со всем советским народом.

Наступил, наконец, знаменательный, самый радостный светлый праздник на Украине — 15 Октября, день полного и окончательного освобождения украинской земли от ненавистного врага. Волна патриотического одушевления в сердцах киевлян подняла на небывалую высоту любовь к родине, к любимому городу — матери градов русских, к богоспасающему Киеву, получившему сильный удар, глубокую рану от вражеского нападения.

Раннее утро... Пасмурно... Но прекрасная растительность многочисленных садов и парков города в золотую осень сказочно украшает любимую столицу Украины. Всюду красуются и ярко сияют среди пышной пожелтевшей листвы купола, кресты многих храмов златоглавого Киева.

Величественное здание Кафедрального Владимира собора заполняется народом. Собор горит во всем блеске, красоте и великолепии. Блестят золотом юдетье в белый мрамор иконы в иконостасе, а художественная живопись корифеев русского искусства, великих художников В. М. Васнецова и М. В. Нестерова, вызывает восхищение у каждого зрителя.

Величественный образ Богоматери с Богомладенцем на центральной апсиде собора останавливает внимание, привлекает и невольно располагает всех к молитве. Это — безусловно дивное, неподражаемое создание В. М. Васнецова.

Народ, во множестве собравшийся, созерцая красоту собора в его изумительном убранстве, невольно глубоко проникается чувством религиозного благоговения.

Около 10 часов утра в собор прибывает Патриархий Экзарх всея Украины, Высокопреосвященнейший Иоанн, Митрополит Киевский и Галицкий.

Чувство глубокой любви и преданности к своему архиепископу охватывает всех. Велико обаяние личности Экзарха, в котором народ видит доброго пастыря, отца и учителя, великого патриота, глубоко преданного родине. Все желают видеть его, молиться с ним, участвовать в общенародном молении.

После обычных молитв Экзарх облачается во все архиерейские одежды и вместе с духовенством г. Киева начинает Божественную Литургию, которая совершается в атмосфере усердной, горячей и пламенной молитвы. Соборный хор прекрасно исполняет столь близкие нащему сердцу дивные церковные песнопения. Торжественно, в приподнятом молитвенном настроении, с небывалым религиозным подъемом совершается богослужение. От полноты и искренности религиозных чувств на глазах у многих появляются слезы, которые соединяются с благодарным восторгом, чувством глубокой радости от сознания, что родной край навсегда освободился от цепей фашизма.

После Литургии начинается благодарственный молебен, который совершается при весьма умилительной и торжественной обстановке.

Владыка Митрополит обращается к своей пастве с патриотическим словом. В ярких красках он изобразил в своем слове благодатный покров Богоматери, распространенный над всей нашей страной. С самого момента вражеского нападения Богоматерь неустанно молится за Святую Русь. Как некогда, тысячу лет назад, покровом Богоматери жители г. Константинополя были избавлены, спасены от вражеского нашествия, так и теперь Матерь Божия, дарованной Ей благодатию воодушевила наших славных бойцов, которые под мудрым водительством верховного вождя нашего полностью и навсегда освободили советскую Украину от немецко-фашистского ига.

Затем было прочитано патриотическое обращение Экзарха к верующим Украины, в котором прекрасно изображается картина кошмарной жизни украинского народа под пятой фашизма и необычайная радость освобождения, когда на Украине наступил светлый праздник, и тем самым у всех утвердилась уверенность на «скорое избавление и спасение всей нашей родины».

Весь народ с глубоким вниманием выслушал приведенное выше обращение своего архиепископа и с чувством глубокой благодарности молился Господу за ниспосланную неизреченную радость. С коленопреклонением, с благодарными чувствами глубокой любви и преданности

Родине, с необычайным подъемом молятся все, молится вся церковь «о богохранимой стране нашей и о властех и воинстве ея». Дружно и мощно оглашаются своды соборного храма многолетием верховному вождю и победоносному воинству нашему. Тихо, печально возглашается вечная память воинам, павшим за честь, свободу и независимость матери-родины, за тех, «кто души своих положи за други своих». Все опускаются на колени, глубоко благоговея перед великими, светлыми образами наших героев.

На этом заканчивается церковное торжество 15 октября с. г.

По окончании благодарственного молебна народ, воодушевленный общей молитвой и окрыленный глубокой верой в близость окончательной победы, торжественно провожает своего архиепископа, выражая ему чувства горячей любви и преданности.

**ПРОТОИЕРЕЙ ДМИТРИЙ ВВЕДЕНСКИЙ**

# И З - З А Г Р А Н И Ц Ы

## ОБРАЩЕНИЕ СВЯЩЕННИКОВ ЯБЛАНИЦЫ И ТОПЛИЦЫ К СЕРБСКОМУ НАРОДУ

(Перевод с сербского)

Братья сербы!

Фашизм — это извечный враг сербского народа. Немецкие фашисты пришли в Югославию не только для того, чтобы нас поработить, но и для того, чтобы нас уничтожить, совершенно стереть нашу родину с карты Европы. Минувшие три года под пятой немецких фашистов были самым страшным периодом в истории сербского народа. Это были годы террора и угнетения, руин и пожарищ, годы крови и страданий, годы осквернения и уничтожения религиозных и национальных святынь. Разрушенные церкви и монастыри, преследования и убийства священников, концентрационные лагеры и массовое уничтожение мирного населения ясно показали намерение немецких фашистов уничтожить, истребить сербский народ и другие наши братские народы Югославии.

Братья сербы!

Чтобы осуществить эту свою цель, они посеяли семя вражды между нашими братскими народами Югославии. В нашем народе нашлись всем известные выродки, потомки Вука Бранковича, которые добровольно перешли на сторону немецких преступников, чтобы помочь им истребить наши народы. В Хорватии Павелич уничтожил сотни тысяч сербов. В Сербии Лютич и Недич убивали наших патриотов — народных бойцов и членов их семей, а преступный четнический генерал Драка Михайлович одинаково убивал и сербов, и хорватов, и мусульман, и македонцев, и черногорцев и всех честных людей наших народов. Четники были бичом для всех народов нашей Югославии. Все они получали приказы из одного центра — из гестапо. Целью их всех было помочь немецким преступникам убивать и истреблять наши народы. Павелич не являлся и не является вождем хорватского народа. Он — немецкий шпион в Хорватии. «Правительство» генерала Недича не было правительством «народного спасения». Оно было правительством национальной измены. Борьба Дражи Михайловича была борьбой не за отечество, а за немцев.

Братья сербы!

Немецкие планы уничтожения наших народов не осуществились благодаря усилиям истинных патриотов нашей родины — бойцов народно-освободительной армии. Под блестящим руководством нашего первого народного маршала Югославии товарища Тито бойцы нашей народной армии били немецких фашистов на всех своих фронтах. Они показали такой героизм, какого еще не знала история человечества. В этой кровавой, но святой борьбе одинаково большие жертвы понесли все народы нашей Югославии. И эта кровь, братская кровь, пролитая в общей борьбе за свободу наших народов, объединила нас на вечные времена.

Братья сербы!

Чтобы внести разлад в наши народные ряды, немецкие фашисты и их добровольные помощники — предатели югославских народов — назвали борьбу нашей народно-освободительной армии борьбой против веры и Церкви. Предавая сами поруганию наши святые храмы, они демонстрировали это как действия народной армии и насилием заставляли священников говорить эту ложь народу. У нас есть бесконечное число примеров того, как чужеземные захватчики и местные предатели, отступники своей веры и народа, зверски пытали и убивали пастырей нашей Православной Церкви, которые следовали светлым традициям сербских священников и имели смелость и отвагу говорить своему народу истину. Везде, куда ни приходили отряды нашей освободительной армии, было свободное богослужение, и армия всегда помогала священникам исполнять их церковные обязанности. Мы, священники Ябланицы и Топлицы, собравшиеся 16 сентября 1944 г. в освобожденном городе Прокупле, заявляем: все те сербы, которые находятся в предательском лагере Лютича, Недича и Дражи Михайловича, являются врагами сербов и всех православных. Сербский народ и его святая Церковь не имеют ничего общего с их предательским делом. Оценивая их служение немецким кровопийцам как самую черную национальную измену, мы решительно поддерживали требования народа о том, чтобы все они представили перед неумолимым судом народной правды.

Призываем всех честных сербов-патриотов вступать в ряды народно-освободительной армии, которая ведет священную борьбу за свободу отечества! Все честные сербы, идите в народный фронт свободы! Все на борьбу, на последний удар по фашистским преступникам, на отмщение за пролитую кровь наших народов! Все вперед, вместе с братскими славянскими народами Советского Союза, за славную победу над немецким фашизмом, этим смертельным мором всего свободолюбивого человечества, вместе с великими западными союзниками — Великобританией и Америкой! Все на фронт народной борьбы за построение счастливой, свободной Сербии в демократической, федеративной Югославии.

Да здравствует наша народно-освободительная армия!  
Да здравствует наш первый народный маршал Югославии  
товарищ Тито!  
Да здравствует братство славянских народов!  
Смерть фашизму — свобода народу!

### СВЯЩЕННИКИ ЯБЛАНИЦЫ И ТОПЛИЦЫ

|                                                           |   |
|-----------------------------------------------------------|---|
| БОРИВОЕ БИЧАНИН, священник Прокупле                       |   |
| ЛАЗАРЬ ГОЙНИЧ                                             | » |
| ЖИВОИН ПОПОВИЧ, дьякон, профессор гимназии Прокупле       |   |
| БОРЧЕ ЦЕНИЧ, священник Прокупле                           |   |
| ЛИЛОВОЕ СТАНКОВИЧ, священник, профессор гимназии Прокупле |   |
| ЗАРИЕ КОНСТАНТИНОВИЧ, протоиерей Прокупле                 |   |
| ДУШАН ИОВАНОВИЧ, священник Медвеча                        |   |
| МИОДРАГ ПАВИЧЕВИЧ                                         | » |
| ИВАН АЛЕКСИЧ                                              | » |
| ВЛАДИМИР ИВАНЧЕВИЧ                                        | » |
| КОСТА СТОЙКОВИЧ                                           | » |
| САВА ПЕТРОВИЧ                                             | » |
| ВЕРКОРЕ ЙОКОВИЧ                                           | » |
| ИОВАН РАДОВАНОВИЧ                                         | » |
| НИКОЛА СТАНИСЛАВЕВИЧ                                      | » |
| ВЛАДИМИР ДИМИТРИЕВИЧ                                      | » |
| МИЛУТИН АРАНЧЕЛОВИЧ                                       | » |
| МИРКО МИХАЙЛОВИЧ                                          | » |
| МИЛОВАН ВЕСЕЛИНОВИЧ                                       | » |
| БРАНИСЛАВ КОШУТИЧ                                         | » |
| ВЛАДИМИР СТОЙКОВИЧ                                        | » |
| МИЛАН МИТИЧ                                               | » |

16 сентября 1944 г.  
г. Прокупле

Секретариат  
Православной Церкви  
в Чехословацкой республике  
Номер: 240 (1944 г.)  
Дело: Приветствие рабоче-  
крестьянской Красной Армии

Банска Бистрица, 10 окт. 1944 г.

**РАБОЧЕ-КРЕСТЬЯНСКОЙ КРАСНОЙ  
АРМИИ В ЧЕХОСЛОВАЦКОЙ РЕСПУБЛИКЕ**  
(через партизанский штаб  
в Банской Бистрице)

**ДА ЗДРАВСТВУЕТ ВЕЛИКАЯ И МОГУЧАЯ РУССКАЯ АРМИЯ!**

Этими словами приветствует тебя, великая рабоче-крестьянская армия, Православная Церковь сербской юрисдикции в Чехословацкой республике.

Этими словами встречает тебя наш православный русский народ на Карпатах и под ними.

Твоё имя звучит во всем мире, как набатный колокол, зовущий всех угнетенных, всех обездоленных, всех обиженных, всех, кто испытал на себе тяжелый германо-пруссакий сапог. Не к благодушию, не к смиренению, не к покорности, не к терпению зовет это имя.

Русская могучая армия на Карпатах.

Твоё имя зовет всех нас, русских православных людей на Карпатах и под ними, вместе с тобой, к беспощадной борьбе с остатками гитлеровского кагала, подымает нас, русских людей, к великому восстанию против гитлеровских захватчиков.

**РУССКАЯ АРМИЯ!**

При твоем имени загораются яркие надежды в наших сердцах, в сердцах целого русского народа, сердцах целого славянства и, наконец, в сердцах всех тех, кои имели несчастье попасть под власть германских захватчиков. Ты призвала на борьбу с немецким фашизмом целый мир и указала верный путь к победе. Разгибаются усталые спины, светлеют глаза, кровь горячее бьется в жилах, руки сжимаются для последней борьбы и окончательной победы.

**РУССКАЯ АРМИЯ!**

При твоем имени дрожат троны, холдеют сердца наших врагов, ибо они знают, что ты — пламенный, яркий, стальной верный страж славянства и мститель за вековое рабство.

И сегодня, когда ты перешагнула границы Чехословакии, радуется весь обездоленный русский народ на Карпатах и под ними.

Сегодня, когда ты и твои отряды движутся по карпатским перевалам, ты вызываешь неописуемую радость в сердцах наших людей.

Нам дорого твое имя, и мы запишем его золотыми буквами в историю нашего бытия.

Наша Православная Церковь сербской юрисдикции, следуя примеру Русской Православной Церкви в России и ее возглавителю блаженно-почившему Святейшему Патриарху Московскому Сергию, благословляет тебя в твоем подвиге, радуется вместе с тобой твоим величайшим успехам и молится о победе твоего оружия.

Наша Церковь посыпает в твои партизанские отряды тысячи своих лучших сыновей, чтобы принять участие в этой поистине великой, отечественной и священной войне.

Православная Церковь отдает достойную дань твоим павшим героям, молится о их упокоении и сохраняет о них вечную память.

ДА ЗДРАВСТВУЕТ РУССКАЯ АРМИЯ, надежда, радость, вождь славян всего мира, гроза угнетателей и поработителей!

**ВЕЧНАЯ ПАМЯТЬ ГЕРОЯМ, ПАВШИМ ЗА ОСВОБОЖДЕНИЕ НАШЕЙ РОДИНЫ!**

**СМЕРТЬ НЕМЕЦКИМ ЗАХВАТЧИКАМ!**

За Православную Церковь в Чехословацкой республике:

**ИЕРОМОНАХ МЕФОДИЙ КАНЧУГА, СЕКРЕТАРЬ**

## ТОРЖЕСТВЕННОЕ БОГОСЛУЖЕНИЕ В ПАТРИАРШЕМ КАФЕДРАЛЬНОМ СОБОРЕ В ЧЕСТЬ 27-Й ГОДОВЩИНЫ СОВЕТСКОГО ГОСУДАРСТВА

Великий праздник 27-й годовщины Октябрьской революции, годовщины установления советской власти, Русская Православная Церковь праздновала со всем народом. Во всех храмах совершались торжественные богослужения.

В этом году праздник наш особенно радостен. Успехи Красной Армии являются достойным завершением наших усилий в тылу и на фронте. «В итоге истекший год завершился изгнанием немецких войск из пределов Советского Союза, Франции, Бельгии, средней Италии и перенесением военных действий на территорию Германии», — сказал Иосиф Виссарионович Сталин в своем докладе 6 ноября. Эти слова можно повторять с гордостью много раз. Они являются утверждением нашего гражданского мужества, утверждением правильной политики советской власти. Сегодня, празднуя 27-ю годовщину победы советской революции в нашей стране, мы празднуем совершенство нового строя в России. Если в прошлую мировую войну царская Россия при неизмеримо более благоприятных внешнеполитических условиях оказалась несостоятельной по сравнению с Германией, то Советский Союз выходит из второй мировой войны, невиданной по своей жестокости, сложности и трудности, не только с военной, но и с экономической победой над Германией.

В прошлом году праздничное богослужение в Кафедральном Московском соборе совершил покойный Патриарх Сергий. В своем послании к 26-й годовщине советского государства он писал: «Помня завет Апостола, мы за каждой церковной службой возносим моления «о властех». Но сегодня нам нужно усилить наши молитвы, чтобы Господь и на будущее время не уделил Своего благого Промысла от нашей страны, чтобы Он давал нашим правителям мудрость к устроению государственных дел и, прежде всего, к скрежещему изгнанию врага из пределов нашей страны; чтобы и мы, советские граждане, могли возвратиться к мирному труду на общее благо и чтобы прочие угнетенные фашизмом народы, с надеждой на нас взирающие, могли вскоре в нашем лице приветствовать своих освободителей».

Слова мудрого пастыря — добroe семя, брошенное в душу верующего, как на плодоносную почву. Они западают глубоко, становятся собственным сознанием, руководят поступками человека, как личная воля. Эту великую ответственность должен сознавать каждый пастырь, говорящий свое слово с амвона тысячам верующих. Победить может толь-

ко тот, кто борется сознательно за правое дело, кто хочет победить и кто верит в свою победу. И мы побеждаем.

В этом году, в день 27-й годовщины советской революции, я присутствовала на богослужении в Кафедральном Московском соборе. Ввиду отъезда Патриаршего Местоблюстителя Митрополита Ленинградского и Новгородского Алексия в Ленинград, Литургию и молебен совершил Митрополит Крутицкий Николай. Торжественно и благолепно протекала служба. Спокойно, внятно и неспешно неслись молитвы к Всевышнему из уст священнослужителей. Прекрасно, просто исключительно прекрасно пел хор.

Митрополит Николай произнес молитву, читаемую за Литургией в Русской Православной Церкви в дни Отечественной войны:

«Се бо врази наши собраша ся на ны, во еже погубити нас и разорити святыни наши. Помози нам, Боже...»

Молятся все.

Снова звучат изумительные слова, смысл которых нам становится понятен, может быть, только в дни этого всенародного подвига, который совершается сейчас: «Миром Господу помолимся...»

И когда Митрополит Николай опускается во время молитвы на колени, нет в храме человека, который остался бы стоять. Как велика сила общей молитвы, как она освежает и очищает от своекорыстных помыслов!

По окончании Литургии и перед началом молебна Митрополит Николай произнес вдохновенную речь. Он сказал о народном празднике — 27-летии советского государства, о людях, которые трудятся на благо родины, и о том, что Русская Православная Церковь благословляла верующих на священный военный подвиг.

«И победы нашей могучей, нашей героической, нашей любимой армии — великий праздник для нашей Церкви, как и для всей страны.

Верующее сердце нашего народа видит в этих победах силу правды Божьей, за которую отполчился наш народ, и Божью милость, которая дарована нам по молитвам Церкви.

Да будет слава нашему родному воинству, победоносно борющемуся за правду против грубой силы, за мирную и счастливую жизнь, за истребление с лица земли ядовитого, преступного, кровавого фашизма.

Да будет слава и честь нашему гениальному Верховному Главнокомандующему, нашему богоданному вождю Иосифу Виссарионовичу.

Да воздаст Господь Своим небесным воздаянием положившим жизнь свою за родную землю».

Молебен проходит так же торжественно, как и Литургия. При словах «Спаси, Господи, люди Твоя...» в храме — движение. Эта молитва, больше чем какая-либо другая, объединяет весь народ.

Победоносно после молебна звучит «Многая лета...» Митрополит Николай поздравляет с праздником. И на душе празднично и светло, как давно уже не было в эти тяжелые годы войны.

А. ШАПОВАЛОВА

ТОРЖЕСТВЕННОЕ БОГОСЛУЖЕНИЕ  
В ЛЕНИНГРАДСКОМ НИКОЛЬСКОМ СОБОРЕ  
7 НОЯБРЯ 1944 ГОДА

По знакомым дорожкам, ведущим к хорошо знакомому ленинградцам Никольскому собору, спешат люди. Идет богослужение в честь великих побед нашей доблестной Красной Армии, освободившей нашу родную землю от разбойничьего нашествия и произвола.

Божественную Литургию совершают Патриарший Местоблюститель Митрополит Алексий в сослужении с многочисленным духовенством, собравшимся здесь отметить славную годовщину, ознаменованную беспримерными военными подвигами нашего великого воинства под гениальным руководством верховного вождя и полководца И. В. Сталина.

Вся Литургия, совершаемая Митрополитом Алексием, проходит как-то особенно торжественно со свойственным ему в руководстве богослужением оттенком своеобразной эстетической церковной слаженности и всегда вносимым им строгим стилем церковной красоты и гармонии.

Храм, как обычно, быстро наполняется народом, и невольно возникает вопрос: какая внутренняя сила движет людьми, торопливо идущими ранним утром к обедне, и что заставляет их, пренебрегая редкими часами домашнего отдыха, не чувствуя усталости, часами стоять в храме, вникая в смысл церковного пения и молитв?

Все то же горе, причиненное ненавистным врагом, та же любовь к дорогой родине, то же рвущееся наружу чувство безграничной радости и благодарности при мысли о все более и более приближающейся победе над врагом.

Вот стоит девочка-подросток и, поставив свечу, сосредоточенно, долгим взглядом смотрит на освещенный лик Спасителя.

Старушка бережно развертывает платок, откуда она вынимает свою посильную лепту и, набожно перекрестившись, опускает ее в благотворительную урну на колонну им. Димитрия Донского, на оборону родины, на разгром врага. Вероятно, и у нее не один сын-корнилец защищает на фронте свою дорогую родину, о благополучном возвращении которого она так усердно молится перед образом Николая Чудотворца.

Звучное хоровое пение красивым резонансом разносится по обширному храму, еще более усиливая празднично-молитвенное напряжение, невольно охватившее всех присутствующих. В конце Литургии один из священнослужителей читает послание Патриаршего Местоблюстителя об организации посильного сбора в фонд помощи детям и семьям фронтовиков-героев. Тишина и сосредоточенные лица молящихся, слушающих святой, благородный призыв о патриотическом долге христианина и гражданина, не раз принимавшего уже живое активное участие в

деле разгрома врага, красноречиво говорят об общей готовности помочь детям любимых воинов-героев, героев-освободителей, изгнавших из пределов родной земли русской разбойничью полчища грабителей и детоубийц.

Благодарственный молебен в честь блестящих побед нашего воинства в сочетании с краткой заупокойной молитвой о погибших воинах-героях воспринимается присутствующими с каким-то непередаваемым благоговейным трепетом.

Вот раздается сильный звучный голос протодиакона: «Победоносному российскому воинству и верховному вождю его многая лета!» «Многая лета!» — дружно вторит, подхватывая, многочисленный хор певчих, и на фоне ярко освещенного алтаря, обилия ярко горящих свечей и лампад так же ярко сверкает Святой Животворящий Крест Господень, то поднимающийся, то опускающийся в руках Митрополита Алексия, благословляющего и осеняющего Святым Крестом наше воистину победоносное воинство на новые ратные подвиги и приближение окончательной победы.

Нет сомнения в том, что и послание, и произнесенная в конце Литургии проповедь Митрополита Алексия, проникнутая незыблемой глубокой верой и святой благородной любовью к родине, его простые, всем понятные и вместе с тем поражающие глубокой мудростью слова, утешающие, всегда поддерживавшие паству в различных скорбях и страданиях еще в период вражеской разбойничьей блокады, и призывающие к моральной бодрости, вере и надежде на бесспорное торжество нашего правого дела, нашли и найдут горячий отклик в мыслях и сердцах всех — и больших, и скромных тружеников-патриотов, в сердцах всех, в ком горит яркое пламя любви к родине и жгучая ненависть к врагам! Нет сомнения в том, что верующие Православной Русской Церкви по призыву возглавляющего управление Православной Русской Церковью Патриаршего Местоблюстителя Митрополита Алексия горячо и искренно откликнутся на этот патриотический призыв и усилят помочь детям и семьям горячо любимых всеми наших доблестных фронтовиков-героев.

Пусть еще яростнее доколачивают наши доблестные воины оставшееся фашистское отребье, пусть еще глубже загоняют они этих ненавистных кровопийц-людоедов в их разбойничье логово. И пусть не беспокоятся наши дорогие воины о своих малютках-детях. Они окружены исключительной заботой партии и правительства, при поддержке всего народа.

Нам всем дороги наши доблестные герои, возвращающие нам жизнь и радость, так же как дорога и память погибших за родину, детям которых мы окажем всемерную помощь и поддержку. И, уходя из храма, каждый уносит с собой твердую радостную, все более и более растущую по мере нескончаемых побед нашей героической Красной Армии, продолжающей покрывать неувядаемой славой наше русское оружие, надежду на приближение торжества окончательной победы!

Победа идет... победа уже видна! Победа уже с нами!

Да благословит Всемогущий Господь наше прославленное великое воинство, выполнившее под гениальным водительством своего мудрого полководца И. В. Сталина историческую задачу — задачу освобождения нашей дорогой отчизны от вражеского нашествия.

Е. ГОРЕ ВА

# речи, проповеди

## ОСЕНЬ

### СЛОВО,

### СКАЗАННОЕ ЗА ЛИТУРГИЕЙ В ВОСКРЕСЕНСКОЙ ЦЕРКВИ НА АРБАТЕ в г. МОСКВЕ

Мы знаем, что Господь наш Иисус Христос, беседуя с учениками и народом, в своих речах неоднократно останавливался взором на окружающей природе.

Так, Он говорил:

«Посмотрите на полевые лилии... И Соломон во всей славе своей не одевался так, как всякая из них» (Мф. 6,28—29).

В другой раз Он сказал:

«Посмотрите на нивы, как они побелели и поспели к жатве» (Иоан. 4,35).

Знаем в Его словах и такой урок:

«От смоковницы возьмите подобие: когда цветы ее становятся уже мягки и пускают листья, то знаете, что близко лето» (Марк. 13,28).

Господь пояснял истины своего божественного учения примерами, взятыми из жизни природы. Он заставлял природу говорить с человеком живым языком.

И мы с вами, послушные заветам своего Божественного Учителя, выйдем сейчас духом своим, в эти дни поздней осени, на простор лесов, полей, лугов и послушаем живой голос осенней природы.

Что мы увидим сейчас?

Деревья сбрасывают с себя последние засохшие листочки и оголяют свои ветви; трава, прекратив свой рост, сохнет, никнет, темнеет; цветы частью вымерзли, частью завяли и погибают; гнезда на деревьях опустели,— перелетные птицы улетели в теплые края; зауженный осенний ветер кружит опавшие листья по дорогам и лесным тропинкам; часто моросят мелкий дождь. А на полях? Хлеб уже убран, поля покрепели, и лишь кое-где одинокие, точно забытые, колосья склоняются низко к земле под дыханием осеннего ветра. Природа умирает медленной смертью.

А еще недавно была весна в природе: буйно раскрывались, встречая весенне тепло, деревья; покрывались цветами луга, сады; весело щебетали птицы. Природа ликовала, переживая свой расцвет. Было и лето, когда природа цвела и зрила во всем блеске своей силы и красоты, когда она дышала тысячами разнообразных ароматов своих цветов, когда на полях колыхались густые ряды наливавшихся яблоками колосьев.

Но... прошла и весна, окончилось и лето, наступила и неизбежная осень, пору которой переживаем мы сейчас...

Разве не говорит нам — так ярко — эта осень в природе об осени человеческой жизни, о той осени, в которую вступили уже многие из нас с вами и вступят те из вас, кто еще идет тем же неизбежным путем к этой поре? Серебром покрывается голова человека, со всей силой открываются все таившиеся раньше болезни, горбится некогда прямой стан, руки и ноги теряют свою крепость и силу, мутнеет зрение, слабеет слух, угасают все жизненные силы.

А была весна и у каждого из нас, когда в дни золотого детства и ранней юности так легко дышалось, так легко верилось; когда весело и радостно было на сердце, и скорби, как когти хищной птицы, не рвали этого сердца на части, когда не хотелось и думать о болезнях или будущей старости. Было и свое лето — пора жизненного расцвета, когда человек вьет свое семейное гнездо, когда он весь, без остатка, отдается избранной им любимой и дорогой работе, но когда уже сердцу хорошо знакомы и страдания с их жалом, подобным жалу скорпиона... Лето жизни проходит. Оно мчится так же быстро, как каждой осенью кажется человеку, что незаметно промчалось лето в природе. И вот видит себя человек вступившим в осень своей жизни...

О чем же говорит нам осень? Осень в природе — это время созревания плодов, время сбора урожая, время подсчета запасов на зиму до будущей весны. Счастлив человек, который собирает с деревьев своего сада, с гряд своего огорода много полновесных, полнокровных, вобравших в себя соки матери-земли сырой плодов. Не напрасны его труды по выращиванию сада, по обработке земли. Не страшит его грядущая зима.

Жизнь каждого из нас, православных христиан, к ее осени должна быть подобна дереву, покрытому обильными плодами, которые завязываются весной, наливаются и зреют летом, а осенью готовы к сбору урожая. Каждый из нас должен вырастить в своей душе духовный плод молитвенного горения, чтобы молитва стала для него сладкой, радостной потребностью души, как воздух — для легких, пища — для тела. Каждый должен стать богатым плодами любви своей к Богу и ближнему, украсить и обогатить себя делами милосердия, сострадания, неосуждения, прощения обид и безгневия. В каждом из нас должны созревать то смиление и кротость духа, при которых христианин не знает зависти и превозношения, гордости и злобы, смиление, в котором мы подражаем Тому, Кто завещал: «Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем» (Мф. 11,29).

А иначе?

Мы знаем грозное слово справедливого Высшего Судии: «всякое дерево, не приносящее плода доброго, срубают и бросают в огонь» (Мф. 7,19). «Уже и секиря при корне дерев лежит» (Мф. 3,10).

Осень — время сбора хлебных злаков и обмолота. Счастлив человек, который к осени увидит на своем поле тяжелые, тучные колосья, который заполнит свои закрома полноценной, отборной пшеницей, готовой после размола стать мягким, белым, ароматным хлебом.

Каждый из нас, детей Божиих, должен быть живым колосом на ниве христианской жизни; он должен стать пшеницей, готовой для раскрытий перед каждой душой обителей вечного, блаженного царства небесного. Христианин знает, что царство небесное — это царство света, в котором не может быть грязи, лжи и зла, ибо «что общего у света с тьмою?» (2 Кор. 6,14), как говорит св. апостол Павел. Христианин должен всю жизнь свою стоять у дверей своего сердца, не допуская в него греха и борясь с тем грехом, который змей вползает в сердце. Для того и дается христианину благодать покаяния, которое

зовется «вторым крещением», чтобы он, поборя в себе грех, омывал его, очищал и убелял свою бессмертную душу для жизни вечной, делая душу достойной участия в радостях вечного царства света. Земная жизнь даруется каждому из нас для приготовления себя к жизни нескончаемого будущего века. Колос должен созреть.

А иначе?

Мы знаем непреложное и страшное слово беспристрастного Вечного Судии:

«И во время жатвы Я скажу жнецам: соберите прежде плевелы и связите их в связки, чтобы скочь их; а жатва есть кончина века, а жнецы суть ангелы» (Мф. 13, 30—39).

Этой страшной судьбы плевел да не будет ни с кем из нас!

Да будет участь наша иной:

«и скажу жнецам: а пшеницу уберите в житницу мою» (Мф. 13,30)...

Но не оторвем своего взора от осенней природы и дальше.

Наступила поздняя осень. Мы знаем, что за неё идет неизбежная зима. Земля обледенеет и покроется снежным саваном. Холод скует льдом озера и реки. Заснет природа.

Но знаем мы и то, что не умирает, а спит природа зимой, а за зимой придет опять весна! Весеннее тепло растопит льды и снега, и побегут ручейки с этой водой в реки, реки понесут ее в озера и моря. И опять обнажит свою грудь мать-земля и вновь разукрасится свежей изумрудной зеленью. И вскроятся почки на деревьях, и нежные, личике молодые листочки будут купаться в лучах весеннего солнца, омыться теплым весенным дождем. И птицы опять запоют свои звонкие песни на зеленых ветвях. И, если только иссушающий зной истекшего лета не погубил в дни засухи корней плодовых деревьев и холод зимы не заморозил стволов и ветвей этих деревьев,— о, юни опять ранней весной оденутся в белый наряд своих цветов, как укращалась в старые годы невеста белоснежной фатой... И в своем возрожденном бытии, в своей обновленной красоте вся природа вновь запоет один радостный, ликующий гимн жизни. Природа живет и будет жить!..

И знает каждый из нас, что за осенью его жизни его ждет неотвратимая смерть. И холодом будет сковано наше бездыханное тело, и земля примет это тело в свои объятия и саваном своим покроет его.

Но: «если пшеничное зерно, падши в землю, не умрет, то останется одно, а если умрет, то принесет много льда»,— говорит Господь (Иоан. 12,24).

И никто из людей не умирает, когда бездыханное тело его опускается в землю. И потому и умерший на церковном языке зовется «усопшим», то есть уснувшим,— потому что, как открыто каждому христианину, тело его пребудет в земле только до той священной минуты, когда по гласу архангельской трубы и недра земли, и дно морей и океанов отдадут прах человеческих тел; когда воскреснут мертвые, чтобы своими воскрешенными — уже нетленными, преображенными, уже свободными от немощей и нынешних потребностей — телами соединиться со своими бессмертными, никогда не умирающими душами для вечной жизни!

Закон Христов таков:

«Верующий в Меня, если и умрет, оживет» (Иоан. 11,25).

«Воля Пославшего Меня есть та, чтобы всякий верующий в Сына, имел жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день» (Иоан. 6,40).

И если зной страстей и пороков человеческих не иссушит души, на земном ее пути, для жизни вечного блаженства; если холод и равнодушие к делу своего спасения не погубят душу вечною погибелю,— о, бу-

дет своя весна и для каждой Богу вверившей себя души человека! И все, что было в душе чистого, светлого, доброго, с чем душа перешла туда, все это раскроется на просторе жизни вечной во всей своей красоте, и не сравнится с этой вечной, нетленной красотой чистого человеческого духа ни синева моря, ни лазурь неба, ни золото солнца, никакая красота в природе!

О, только надо быть достойным этого счастья! Для того и даны немногие десятки лет жизни земной каждому из нас, чтобы в них заслужить это счастье.

«О горнем помышляйте», — учит св. апостол Павел (Кол. 3,2).

Не спускайте в жизни своей своего духовного взора с высот горнего, прекрасного Небесного Иерусалима — места нашего вечного обитания! И пусть дума о своем вечном спасении будет первой в ряду других дум наших; забота о душе пусть будет впереди всех других забот, и труд над величайшей на земле задачей — над спасением своей души для счастья вечности — пусть будет целожизненным трудом для каждого из нас. Будем готовиться к вечной весне той жизни, которая не будет знать конца!

Старцы и старицы дорогие! Не забывайте никогда слов Христовых о том, что у небесного Хозяина и пришедший к Нему в одиннадцатый, последний час своей жизни получит одинаковую награду с пришедшим раньше его.

Детки дорогие! Храните в себе дольше-дольше, старайтесь всю жизнь сохранить в себе вашу чистоту душевную, простоту сердечную, веру ясную и неизъеденную сомнениями.

И все вы, дорогие мужи-братья и сестры, до последнего своего вздоха живите непоколебимою верою, горячей любовью к Богу и друг ко другу и крепкой надеждой на милосердие Небесного Отца.

И как все мы здесь собрались одной семьей прославить воскресшего Господа в храме, посвященном Его Воскресению, так да удостоит всех нас Господь вечной радости жить с Ним одной семьей в Его вечных небесных чертогах, где не будет ни осени, ни зимы, ни болезней, ни воздыханий, но жизнь бесконечная.

МИТРОПОЛИТ НИКОЛАЙ

## РЕЧЬ

### ПЕРЕД БЛАГОДАРСТВЕННЫМ МОЛЕБНОМ В КАФЕДРАЛЬНОМ БОГОЯВЛЕНСКОМ СОБОРЕ Г. МОСКВЫ 7 НОЯБРЯ 1944 ГОДА

«Воспою Господеви, благодеявшему мне».

В день нашего народного праздника — 27-летия советского государства — мы предстоим перед Господом, полные чувств особой радости и гордости за нашу родную страну и чувств сыновней благодарности Тому, в Кого мы веруем как «Источника всякой утешы и щедрот»: ведь мы к сегодняшнему дню почти полностью освободили нашу родину от врага, разбойнически напавшего на нас три с половиной года тому назад!

Я говорю: мы освободили. Когда мы так говорим, мы, конечно, прежде всего имеем в виду нашу родную Красную Армию, во главе с ее мудрым, горячо любимым всей страной верховным вождем, армию, которая своим исключительным мастерством, своей поражающей весь мир доблестью одерживала одну блестящую победу за другой, изгнания врага из оскверненных им и разоренных наших областей.

Но Красная Армия неотделима от всего советского народа, являясь плотью от плоти его; и победы, одержанные ею, это — победы всей страны. Непоколебимая уверенность в конечной победе над врагом, общенародное патриотическое одушевление, сплоченность и единение, которыми с первых дней войны живет весь народ, восставший против врага, переливаются в сердца наших воинов, зажигают эти сердца огнем мужества и стойкости и соединяют нас с ними крепчайшей связью. Напряжение, с которым весь народ работает в тылу, направляя все свои усилия к одной цели — содействовать скорейшему разгрому врага, — все это сделало нашу войну воистину отечественной и наши победы — воистину всенародными, сделали каждого из нас участником священного дела защиты нашей родины от фашистских извергов.

Наша Русская Православная Церковь благословила верующих на священный брачный подвиг и призывала благословение Божие на наше оружие в первый же день войны. Много раз на протяжении этих трех с половиной лет она устами почившего Патриарха Сергия и ныне здравствующего Патриаршего Местоблюстителя звала верующий народ к мужеству и непоколебимой вере в победу. Она стремилась всеми доступными ей средствами помочь нашей родине, нашему доблестному воинству в трудные дни войны. В общее дело победы посильную долю вместе со всей страной вложила и наша Церковь.

И победы нашей могучей, нашей героической, нашей любимой армии — великий праздник для нашей Церкви, как и для всей страны.

Верующее сердце нашего народа видит в этих победах силу правды Божией, за которую отполчился наш народ, и Божию милость, которая дарована нам по молитвам Церкви.

Да будет слава нашему родному воинству, победоносно борющемуся за правду и право против неправды и грубой силы, за мирную и счастливую жизнь, за истребление с лица земли ядоювного, преступившего, кровавого фашизма; воинству, давшему свободу нашим районам, временем захваченным врагом, и несущему эту свободу братским странам.

Да будет слава и честь нашему гениальному Верховному Главному командующему, нашему богоданному вождю Иосифу Виссарионовичу.

Да воздаст Господь Своим небесным воздаянием положившим жизнь свою за родную землю.

Будем молить Господа — дать нашим воинам сугубые силы продолжать в беспримерном подвиге восхищать весь мир новыми и новыми победами и властям нашим ниспослать силы и крепость еще много лет совершать их великое служение во благо вверенных им народов.

А за все милости Божии, дарованные нашему народу и нашей Церкви за эти 27 лет и сугубо — за эти годы войны, Богу, благодеявшему нам, принесем наши горячие, коленопреклоненные благодарственные молитвы.

**МИТРОПОЛИТ НИКОЛАЙ**

# Статьи

## ХРИСТИАНСТВО И ДРУЖБА НАРОДОВ

Дохристианскому миру народов и племен была чуждая идея взаимной дружбы и братства. Эти же настроения господствовали и в международных и межплеменных отношениях.

Древние римляне так характеризовали взаимные отношения людей: «*Nomo homini lupus est*» — человек для человека — зверь. К началу христианской эры древний Рим был владыкой всего мира, он покорил себе все известные тогда народы и племена, а потому для него открывался полный простор сеять взаимную вражду и зверские инстинкты между покоренными странами. Римские администраторы и политики считали подобное сеяние выгодным для себя, находили, что оно облегчает им управление и укрепляет власть над порабощенными странами. «*Divide et impera*» (раздели и властуй), — говорили они. Разобщдающее влияние древнего Рима на подвластные народы падло на благоприятную почву.

На древнем Востоке племенная, национальная религия каждого народа была неиссякаемым источником разделения, вражды и даже ненависти одного народа к другому. Даже ненавистный всем римский гнет не мог объединить их. Каждая из древневосточных религий имела свою тщательно разработанную обрядность, — строго запрещала входить в общение с людьми, придерживающимися других обрядов, с иноверцами, иноплеменниками, и грозила проклятиями за ослушание или недостаток религиозного — вернее, обрядового — усердия и преданности. Принадлежность к известной религии на Востоке необходимо было доказывать тщательным соблюдением и выполнением бесчисленных, подробнейших образом описанных предписаний относительно приема пищи и питья, а также омовений. И над всеми восточными религиозно-обрядовыми требованиями, предписаниями и правилами витал дух такой исключительной нетерпимости, что люди, придерживающиеся разных обрядов и исповедовавшие разные религии, — египтяне, персы, халдеи, евреи и т. д. — считали друг друга отверженными, нечистыми и проклятыми; они не могли вместе есть, пить, делать самое обыденное, необходимое дело, сесть за один стол, договориться по неотложному вопросу или недоразумению, едва могли даже разговаривать друг с другом, попросить друг у друга воды (Иоан, 4, 9 ст.) и пр. Эти религиозные и обрядовые перегородки или, по церковно-славянски (см. Ефес. II гл., 14 ст.), «средостия», между людьми были причиной застоя, отсталости и даже гибели древнего Востока, являлись несомненными тормозами для поступательного движения культуры и цивилизации.

Христианство выступило против всех религий, в которых была какая-либо разъединяющая людей обрядность. В христианстве не было никаких обрядов, процессий или жертвоприношений, вносящих разде-

ление. Он допускало только объединяющие народы обряды. Насколько сам Христос отрицательно относился к внешней восточной обрядности, можно судить хотя бы по тому, что, к удивлению фарисеев, Он не умывал перед обедом рук (Лук. 11,38), а бого поклонение, богослужение не связывал с каким-нибудь определенным местом (Иоан. 4; 21, 23), что на Востоке было обязательно. Так, хотя соглашавшиеся Христа презирали самарян и также презрительно относились ко всем женщинам, даже к своим единоплеменникам, Он, иудей по рождению, в Своей трогательной притче (Лук. 10 гл., 30—37) поставил самарянина выше иудейского священника и левита, а с самарянкой, известной в городе блудницей (Иоан. 4, 18), несмотря на усталость (Иоан. 4, 6) и поддневный зной, с увлечением беседовал о благодати и истинном богоизбрании, забыв и о жажде (Иоан. 4, 7), и о голоде (Иоан. 4, 31—34). Отрицая национальные религии и препятствующие объединению народов обряды в них, обращаясь с проповедью ко всем народам без различий, апостолы и проповедники христианства говорили, что Христос пострадал и умер на кресте за всех людей («ближних и дальних», Ефес. II, 14), к какому бы племени они ни принадлежали, что в Церкви Христовой все люди не чужие и не пришельцы, а свои, что все они Богу равнценны, как бы поздно ни вступили в Церковь Христову (Мтф. XX, 1—16), и все являются согражданами раньше вступившим в Церковь (Ефес. II, 19); что для Христа нет ни иудея, ни язычника эллина, ни раба, ни свободного; ни мужского пола, ни презираемого на Востоке женского пола,— все они однозначны во Христе Иисусе (Гал. III, 28), и что в очах Христовых не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но ценнее всего вера, сопровождаемая любовью и добрыми делами (Гал. V, 6). Национальность, принадлежность к той или иной религии, а тем более обрядность не дают никаких преимуществ. Столь яркий интернационализм христианства, его любовные призывы в свои недра всех народов как равнозначащих положили прочное основание дружбе народов, их сотрудничеству на пути развития культуры и цивилизации, послужили основанием для образования единой семьи человечества. Эта универсальность, всеобъемлемость христианства выдвинули его из ряда других современных ему систем религиозного характера как первую возможную, достойную мировую религию. Позднейшая попытка ислама стать господствующей религией (маниханизм), как известно, успеха не имела и, конечно, главным образом потому, что он не мог отказаться от своей специфически восточной, разъединяющей народы обрядности. Его распространение ограничилось лишь Востоком же и Северной Африкой. А христианство, воспринятое разноплеменными народами массами Римской империи, духовно покорив эту мировую империю, почти 2000 лет продолжает свое духовное господство над значительнейшую частью цивилизованного человечества во всех частях света, среди всех народов, особенно в Европе — центре мировой культуры и цивилизации, всюду проповедуя и наставляя принципы дружбы, сотрудничества, гуманности, братства и равенства народов. Не потому ли фашизм и пытается заменить у себя христианскую религию, с ее учением о равенстве и дружбе всех наций, языческим культом воинствующего древнегерманского бога Вотана, что христианство стоит в резком противоречии с утверждением фашизма о природном, неустранимом неравенстве народов и рас и о якобы несравненном превосходстве «северо-германской расы» над другими, по терминологии фашизма — низшими, «неполноценными» расами и народами, которые следует унищожать; они в крайнем случае годны будто бы лишь для «уваножения»

исторической почвы и возвеличения германцев». В настоящее время можно уже определенно говорить, что замена христианства религией Ватана так же не удастся, как рассыпаются в прах все прочие планы гитлеровцев в их ничем неоправданном стремлении к мировому господству! Нельзя повернуть колесо истории назад и возродить среди современных народов зоологический национализм, имевший место в древности и проповедуемый фашистами в XX веке! Все народы стремятся не к разделению, а к соединению. Исполняется предвидение великого польского поэта и патриота Мицкевича, как передает его наш Пушкин: «Народы, распри позабыв, в великую семью соединяйтесь».

Блестящим примером объединения самых разнообразных по духовному уровню, экономическому состоянию племен и народов является Союз советских социалистических республик. Мудрая ленинско-сталинская национальная политика сумела так прочно сплотить народы, вошедшие в этот беспримерный, колоссальный Союз, что даже настоящая тяжелая, опасная война не ослабила, на что рассчитывали наши враги, а укрепила дружеские узы, связующие все народы СССР. Разнообразие материальных и духовных культур союзных советских племен и народов ничуть не мешает их дружбе, взаимной сплоченности и взаимной помощи — просветительной, экономической, военной и пр. Советский Союз является не только образцом, но и действительным оплотом дружбы народов, как поется об этом в гимне Союза советских социалистических республик.

АРХИМАНДРИТ НАФАНАИЛ

## ПОБЕДА СВЕТА НАД ТЬМОЙ

(К церковному празднику в честь ангелов)

21 (8) ноября Святая Церковь празднует собор архистратига Михаила и прочих небесных сил бесплотных. «Небесных воинств архистратици...» — так начинается тропарь этого чтимого русским народом праздника. В наши дни, когда все человечество является воинством, когда нет ни одного человека, который так или иначе не участвовал бы в грандиознейшей битве народов почти всего земного шара, этот праздник, прославляющий небесных воинов, приобретает особое значение для каждого христианина.

Либо все свои силы и даже, если понадобится, и жизнь отдать ради освобождения человечества от проклятого Господом учения человеконенавистничества, уничтожая его безбожных создателей и последователей,— либо открыто присоединяться к фашизму. Среднего пути нет и не должно быть. Ни один истинный христианин ни на миг не задумывался над тем, какой же путь он должен избрать. Из книги Гитлера «Моя борьба» мы узнаем о путях и идеалах фашизма. Вырывать с корнем плевелы, посеваемые Гитлером,— вот единственная задача современного христианина. Ангелы Божии, несметное небесное воинство, пусть послужат ему в этом примером.

Но, к сожалению, нашлись и такие «христиане», которые в тяжелые дни побед Гитлера называли его разбойничьи набеги «крестовыми походами». Теперь же, когда эти победы отошли в область предания, когда немецкая военная машина, считавшая себя непобедимой, разваливается и уже всему миру ясно, на чьей стороне будет победа, на ком опочило благословение Божие,— эти лжехристиане заговорили о прощении врагам. Неужели они не понимают кощунственности своих речей? Но тогда в первую очередь придется простить Иуду Искариотского! Ведь они призывают прощать предателей, которые всаживают нож в спину тем, которых они только что лобызали, заключая договоры о вечной «дружбе».

А детоубийца Ирод? Разве он не заслуживает в таком случае прощения? Ведь совершая свое страшное дело, Ирод преследовал важную для себя цель, современные же ироды, которых нас призывают прощать, холодной, нечеловеческой жестокостью намного превзошли Ирода: без всякой цели, лишь ради кошмарной забавы, они прибивали гвоздями детей к деревьям, убивали их на глазах у матерей, закапывали живыми в могилы. Но какой же христианин, самый добрый, самый кроткий, может без содрогания вспомнить имена Ирода и Иуды? Не ясна ли подоплека речей этих «христиан», не выглядывают ли из-за спин совре-

менных фарисеев «христиан» древние фарисеи, подучавшие народ кричать: «Распни, распни Его!»

Великое учение Христа о прощении личных обид ничего общего не имеет с антихристианской теорией «непротивления злу». Наоборот, бороться со злом ежечасно, ежеминутно, не щадя своей жизни, вот единственная цель земной жизни последователей Того, Кто «смертию смерть попрал!»

Не случайно великий воевода небесного воинства архистратиг Михаил изображается на его святых иконах с мечом в руках. Великий победитель противника воли Вседержителя всегда стоит на страже, готовый в любой момент поразить своим огненным мечом многоголовую гидру всемирного зла, в наши дни облекшуюся в коричневые одежды и украсившую свои головы свастикой. Мы твердо верим, что в грозные дни великих испытаний, которые переживала и еще переживает наша горячо любимая родина, могучий предводитель небесных воинств был всегда с нами! Наши потрясшие весь мир блестящие победы громко свидетельствуют об этом.

Перед мысленным взором христианина невольно восстают безбрежные пространства, по которым грозной лавиной без конца и края движется родная Красная Армия, лучшее войско современности, а над нею, осеняя ее своими серебряными крылами, парит великий архистратиг Михаил, окруженный бесчисленным небесным воинством! Сверкают в лучах восходящего солнца его белоснежные одежды, пламенеет поражающий зло меч архистратига, и в смятении бежит, при виде его светозарного лица, черный покровитель фашистских полчищ, вдребезги разбитых нашей победоносной Красной Армией! Еще раз архистратиг Михаил побеждает «князя мира сего», и неужели в христианском мире есть хоть один человек, который потребует прощения и «князю мира». Великий архистратиг, охраняющий верное стадо Христово, поборник правды и справедливости, поразит их своим огненно-светлым мечом! Нет; ни один детоубийца не уйдет от карающей руки правосудия, защитников же их ждет вечный позор и проклятье потомков.

СВЯЩЕННИК М. ЗЕРНОВ

## СВЯТИТЕЛЬ-ПАТРИОТ

(Св. Митрофан, Епископ Воронежский; сконч. 23 ноября 1703 г.)

В настоящем кратком очерке мы коснемся жизни и деятельности одного из лучших русских людей петровского времени, горячего патриота, честного русского гражданина, одного из незаметных, но верных сподвижников Петра, в меру сил и разума поддерживавшего все его лучшие начинания. Мы будем говорить о Епископе Воронежском св. Митрофане, связанном с Петром узами тесной и бескорыстной дружбы на почве общего желания блага своей родине. О личной жизни святителя Митрофана до его святительского служения мы знаем мало, почти ничего. Хочется по этому поводу сказать словами апостола, что жизнь скромного воронежского епископа была «сокрыта со Христом в Бозе» (Колос. III, 3). Мы не знаем, где родился св. Митрофан, из какой среды он происходил. Предполагают, что родился он в 1623 г. в пределах Владимирского уезда и мирское имя его было Михаил. Сам святитель о своем прошлом говорит, что он родился от благочестивых родителей и был ими воспитан в преданности православной вере Восточной Церкви. В миру он был связан узами брака и имел сына по имени Ивана. В сорок лет Михаил овдовел и в Золотниковской Успенской обители (в 30 верстах от Суздаля) принял монашество с именем Митрофана. Недолго пробыл инок Митрофан на своем «обещании» и в 1665 г. (по другим известиям, в 1663 г.) Митрополитом Сарским и Подонским был рукоположен в сан пресвитера и отправлен игуменом в Косминский Яхромский монастырь. В течение десяти лет (1665—1675) св. Митрофан управлял небольшой и небогатой обителью. Памятником его игуменства было сооружение нового каменного храма. В 1675 г. св. Митрофан стал игуменом Макарьевского Унженского монастыря и в течение семи лет подвигом добрым подвизался в этом звании. Отметим, что в это время, при игумене Митрофане, Унженская обитель жертвовала в казну деньги «на ратных людей». В 1682 г. св. Митрофан вызван был на чреду служения в Москву. В это время были образованы три новые архиерейские кафедры (епархии): Тамбовская, Воронежская и Холмогорская — Важеская. 2 апреля 1682 года патриарх Иоаким в сослужении 16 архиереев рукоположил св. Митрофана во епископы града Воронежа<sup>1</sup>. По случаю кончины царя Феодора Алексеевича (27 апреля 1682 года) отъезд св. Митрофана в епархию задержался. Епископ Митрофан принимал участие в погребении царя Феодора<sup>2</sup> и в венчании на царство

<sup>1</sup> С. М. Соловьев. История России с древних времен; цит. изд., стр. 947.

<sup>2</sup> Там же, стр. 950. 17 мая епископ Митрофан служит в Кремлевском архиерейском соборе Заупокойную Литургию по умершем царе (там же, стр. 959).

новых царей, Ивана и Петра Алексеевичей. При этом именно он подавал патриарху на блюде царский венец для возложения на голову десятилетнего Петра. Епархия святителя Митрофана была новою, отдаленою от центрального руководства. Требовалось поднимать духовный уровень не только мирян, но и пастырей. Много заботы прилагал святитель Митрофан и к поднятию церковного благолепия. Скромный до последней степени в своей личной жизни св. Митрофан заботился о церковном строительстве, о снабжении святых храмов хорошио церковною утварью, церковным облачением, колоколами. Вскоре же он заложил в Воронеже новый каменный храм — собор Благовещения Пресвятой Богородицы с двумя приделами: во имя архангела Михаила и св. Николая Чудотворца. В 1696 г. в Воронеже происходили крупные события. Для войны с Турцией и нового похода под Азов Петр с лихорадочною поспешностью строил в Воронеже флот. Дело было новое и требовало большого напряжения сил и средств. Св. Митрофан с церковной кафедры разъяснял народу важность предпринятого Петром дела, призывал Божие благословение на трудившихся, а паству убеждал всемерно содействовать постройке первого русского флота, столь необходимого для русского государства. Сооружение флота требовало значительных материальных издержек, а денег в казне не было в достаточном количестве. Св. Митрофан собрал все имеющиеся у него деньги в сумме шести тысяч рублей серебряными копейками и собственноручно вручил их Петру со следующими словами: «Всякий сын отечества должен служить от своих имений нужде государственной; прими же, государь, от моих издержек оставшиеся сии деньги и употреби оные против неверных». Петр был потрясен таким патриотическим порывом св. Митрофана.

В намеченный Петром срок флот был построен, Азов был взят (18 июля 1696 г.), а св. Митрофан стал именоваться епископом Воронежским и Азовским. Пожертвования св. Митрофана на военные нужды не прекращались и в последующее время. В 1700 году началась Великая северная война за выход России к берегам Балтийского моря. Потребовалась новая регулярная армия, более мощная, чем прежняя, артиллерия, более сильный флот. Нарвское поражение вскрыло наши военные изъяны, и Петр поспешил стать их ликвидировать. Артерией войны, по словам Петра, были деньги, которых в казне было очень немного. Св. Митрофан в 1700 г. жертвуя на военные нужды четыре тысячи рублей, а в 1701 г. еще три тысячи — «на ратных людей». В одной из петровских грамот на имя воронежского святителя-патриота читаем: «Донесено нам, великому государю, что для общие христианские пользы, на вспоможение войны против неприятеля креста святого, по доброжелательной ревности своей на строение кораблей и ратным людям морского воинского флота, которые служат нам, дал ты из домовой своей казны 4 тысячи рублей в Воронеже. И мы, великий государь, усердное желательное твое к нам и ко всему христианскому народу радение жалуем милостиво и премилостиво восхваляем»<sup>1</sup>.

Посильные пожертвования «на ратных людей» святитель-патриот делал и в последующие годы, отправляя накапливавшиеся у него деньги или непосредственно Петру, или в адмиралтейство, с краткой запиской: «на ратных».

Петр высоко ценил святителя Митрофана и, бывая в Воронеже, никогда не забывал навестить доброго старца. Но, где это требова-

<sup>1</sup> Одна Петровская грамота датирована 20 апреля 1700 года, другая — 18 мая 1701 г.

лось, Митрофан не соглашался с Петром. Пассивным и равнодушным молчальником воронежский святитель отнюдь не был. О святителе Митрофane существовал такой рассказ, зафиксированный в его «житии». Петр, проживая подолгу в Воронеже, построил себе там небольшой дворец, у входа в который он расставил статуи греческих и римских богов. Однажды св. Митрофан получил приглашение притти к Петру. Старец направился к своему державному другу, но, подошедши к крыльцу и увидев обнаженную статую Венеры, он повернулся обратно. Петр вторично послал приглашение св. Митрофану, но тот ответил: «Доколе государь не повелит низвергнуть идолов, которые служат соблазном для народа, не могу явиться во дворец пред ѿго царские очи». Петр разгневался и в третий раз уже приказал ему явиться во дворец, угрожая смертною казнью за ослушание. Митрофан не явился во дворец и на этот раз, но стал готовиться к смерти как нарушитель воли царя. В ближайший же вечер зазвучал соборный колокол. Петр удивился этому звону, так как день был обычный, будничный. О конфликте с Митрофаном он уже забыл и посыпал к нему узнать, чем вызван неурочный благовест. Святитель Митрофан объяснил посланному, что он ожидает смертной казни и решил всенародно помолиться о прощении своих грехов. Петр был поражен поступком старца, готового итти на смерть за свои убеждения. Он поспешил немедленно убрать из дворца статуи языческих богов, смущавшие св. Митрофана. Святитель немедленно явился во дворец поблагодарить Петра не за сохранение своей жизни, а за уничтожение кумиров. Дружба между царем и епископом продолжалась и впредь; епископ Митрофан и царь Петр постоянно бывали друг у друга.

Двадцать лет св. Митрофан правил воронежской паствой. Святитель достиг уже такого возраста, когда, по словам Псалмопевца, человека постигает труд и болезнь (Пс. 89, 10). Чувствуя приближение кончины, святой старец составил завещание, в котором, как в чистом зеркале, отразилась чудная душа этого изумительного христианина и пастыря. В этом завещании святитель Митрофан прежде всего свидетельствует о своей вере в Бога и Его святую Церковь, которую он непреложно хранил до последних своих дней. Пастырь Церкви он увершевает быть достойными своего высокого звания: «Простец согревший даст ответ Богу только за одну свою душу, а иереи будут истязаны за многих, как пастыри, не радевшие об овцах, с которых собирают млечко и волну». Властям гражданским св. Митрофан завещает суд праведный и нелицеприятный, увершевает их искоренять кощество в людях, прекратить слезы вдов и сирот. Ко всем вообще людям, независимо от их звания и положения, святитель обращается с таким наставлением: «Употреби труд, храни мерность,— богат будеши; воздержано пий, мало яждь— здрав будеши! Твори благо, бегай злого — спасен будеши».

Особенно святитель настаивает на хранении православной кафолической веры и преданности Церкви, святой, единой, вне которой спастиесь невозможно, и на соблюдении свято-отеческих преданий. Прощает прощения и молитв у Святой Церкви, ее предстоятелей и у всего православного русского народа. Похоронить свое тело, ввиду дальности расстояния Золотниковской пустыни — место «обещания» святителя — св. Митрофан завещает в Михайло-Архангельском приделе соборного храма, под церковью, и просит положить ѿго в гроб в одежде схимника, а не в архиерейском облачении.

Воля святителя была исполнена. Пред кончиной своей он стал схимником Макарием. 23 ноября 1703 года святитель Митрофан скон-

чался. В этот день в Воронеже оказался Петр. Не зная, в каком положении находится его друг, он спешит в его жилище, но застает старца уже в предсмертном состоянии. Благоговейно облобызая царь хладеющую руку святителя, столь щедрую при жизни. Петр не отходил от одра умирающего до последней минуты. Он сам закрыл ему потухшие очи и приказал устроить все нужное к торжественному похорону почившего святителя. Погребение происходило 4 декабря. В кафедральный собор отдать последний долг любимому архиепископу стеклось множество народа. Прибыл сюда и Петр со своей свитой. Отпевание почившего производил архимандрит Воронежского Алексеевского монастыря Никанор с местным градским духовенством. Когда наступил момент выноса тела почившего из архиерейского дома и священнослужители подошли поднять гроб, Петр, обратясь к своей свите, сказал: «Стыдно будет нам, если мы не засвидетельствуем благодарности нашей сему благодетельному пастырю отданием ему последней чести; мы сами вынесем его тело!» Петр и наиболее знатные члены его свиты подняли гроб, отнесли его в усыпальницу и опустили в могилу. Вместо надгробной речи, Петр произнес только такую фразу: «Не осталось уже у меня такого святого старца! Буди ему вечная память!»

Слава славных не прекращается с их смертью. Проходили годы, а память о святом епископе Митрофане жила и будет жить в народе.

**А. МОЛЧАНОВСКИЙ**

## ПОЧИТАНИЕ СВ. НИКОЛАЯ МИР ЛИКИЙСКИХ ЧУДОТВОРЦА В ДРЕВНЕЙ РУСИ

«Приди в Русь и виждь: яко несть града и села идеже не быша чудеса святого Николы, их же не можно за множество писанию предати...»  
*(Из древнерусского жития святителя Николая, XVI век.)*

Св. Николай жил и трудился на ниве Христовой в IV веке и очень далеко от нашей родины (Патры и Миры в древней Ликии); значительным пространством отделен от русской земли и Барград, где покоятся моши святителя. Но время и пространство в деле веры не имеют значения. Нигде во всей вселенной, ни в одной христианской стране, имя святителя Николая не окружено таким почитанием, как на Руси, среди русского народа. Имени дивного святителя посвящены многочисленные храмы; имеется множество изображений св. Николая, пользующихся огромным почитанием в народе, как чудотворные; в редком христианском доме не встретишь образ святителя; в храмах пред образом св. Николая всегда теплятся лампады и свечи — видимое доказательство глубокого почитания великого чудотворца; имя «Николай» является едва ли не самым популярным среди православного русского населения; св. Николаю посвящено множество народных сказаний, песен, пословиц и поговорок.

Чем объясняется такое преклонение русского народа пред именем святителя Николая? Чем вызвана широкая популярность великого чудотворца даже в самых отдаленных районах нашей великой родины? Лучшим ответом на эти вопросы являются те образы и сравнения, которые связывает с именем св. Николая Православная Церковь в своих молитвах и песнопениях, посвященных ему. Св. Николай — «правило веры и образ кротости», «церковное украшение», «великий благочестия столп», «твердое православия укрепление», «лопата, разевающая ариева плевельная учения», «святое очистилице нравов». Для всех, призывающих его в помощь, св. Николай является хранителем от «мятежа и брани», «от лестные клеветы», он — «великих исцелений источник», «чудотворец предивный и милостивый», «скорый в бедах заступник», «незаходимая звезда пресветлого солнца», «предстатель и утешитель всех скорбящих», «чистоты усердный хранитель». Чудеса св. Николая многочисленны: «никто же может я исчести, аще бы и многие языки имел, и глаголати восхотел». Особенно святитель Николай является добрым кормищем и плавающим посреди пучины «треволнения морская уставляющим». Он же — «мертвецов оживление». Все эти образы и эпитеты могут быть иллюстрированы обильным

историческим и фактическим материалом, который хранит русский народ в своей памяти.

Почитание великого чудотворца на Руси началось еще до крещения русского народа при князе Владимире. Один из самых древних храмов в Киеве был посвящен имени св. Николая. В Начальной летописи под 6390 (882) годом, в рассказе об убиении князем Олегом киевских князей Аскольда и Дира, читаем следующее: «...и убила Аскольда и Дири, не соша на гору, и погребоша на горе, еже ея иныне зовет Угорьское, кое иныне Олмин двор; на той могиле поставил Олма церковь святого Николу...»<sup>1</sup>. По сообщению Иоакимовской летописи, при княгине Ольге в Киеве уже существовала построенная упомянутым Олмой церковь св. Николая<sup>2</sup>. Существует предание, что князь Аскольд был крещен и носил имя Николая<sup>3</sup>. Из жития преп. Феодосия Печерского узнаем, что в Киеве существовал Никольский монастырь, находившийся первоначально, повидимому, на Аскольдовой могиле, а позднее перенесенный несколько выше в гору.<sup>4</sup>

Когда в 1037 году Ярослав Мудрый построил в Киеве храм св. Софии, на хорах северный придел был посвящен имени св. Николая. Здесь же находится и чудотворный образ св. Николая, известный под именем «Мокрого». Под этим образом был найден живым спасенный св. Николаем младенец, утонувший в Днепре<sup>4</sup>.

С распространением христианства по всей русской земле расходилась по ней и слава святителя Николая. Имя его становится славным и в Великом Новгороде. Вечевой город вел оживленную торговлю как со странами Востока, так и Запада. Новгородские купцы на своих ладьях пускались в далекое плавание, вплоть до «студеного моря окияна». Неудивительно, что исконный покровитель плавающих и путешествующих, «в пучине морской сущим изрядный правитель», св. Николай был особенно почитаем в Новгороде. Народное почитание святителя Николая в Новгороде отразилось в известной новгородской былине о Садко, богатом госте. Св. Николай явился ночью Садко во сне и приказал ему порвать свои струны золотые и бросить гусли звончатые, которые послужили причиной морского волнения и гибели путешественников: морской царь, слушая песни Садко, приходил в восторг и волновал море. Древнейшим храмом в Новгороде во имя св. Николая был Николо-дворищенский собор на торговой стороне города; в нем находилась и явленная икона святителя, так называемая «Липенская». Но этот храм был не единственным. В честь святителя Николая в Великом Новгороде было несколько приходских храмов и несколько монастырей. Таковы наши сведения о почитании святителя Николая на заре нашей жизни. Не трудно видеть, что имя святителя Николая стало популярным в русском народе вслед за его христианизацией. «От Холмогор до Колы 33 Николы», — гласит старинная русская поговорка на севере. «Нет икон — как Никол», — говорит другая русская поговорка.

Когда на русскую землю обрушились тяжелые бедствия сначала в виде половецких набегов, а затем татарского ига, св. Николай стал небесным покровителем страждущего русского народа. Это новое

<sup>1</sup> Полное собрание русских летописей, т. I, стр. 10.

<sup>2</sup> Митр. Макарий. История христианства в России до св. Владимира, СПБ, 1868 г., стр. 266.

<sup>3</sup> Митр. Макарий склонен поддерживать предание это, но проф. Е. Голубинский подвергает его сомнению (История Русской Церкви, кн. I, стр. 19).

<sup>4</sup> Н. Закревский. Описание Киева. М. 1868 г., II, стр. 744; Сементовский, Киев, его святыни, древности, достопамятности, Киев, 1864 г., стр. 133.

благодействие великого святителя русскому народу отмечено в народной песне, посвященной св. Николаю:

Николая имя знаменито,  
Победе тезоименито...  
Побеждает агаряны,  
Сохраняет христианы...

От половецких и татарских времен сохранилось несколько благочестивых сказаний о чудесах, совершенных святителем Николаем. К первым годам установления татарского ига на Руси относится явление чудотворного образа святителя Николая, так называемого Зарайского. Через этот образ свой святитель Николай стал истинным утешителем русской земли в трудную для нее годину. В то время как «Николай Зарайский» был источником утешения для рязанской земли, не оставлял великий святитель без своего благодатного воздействия и другие русские уголки. В галицко-волынской земле особенным почитанием пользовался чудотворный образ св. Николая в Жидичине. Ипатьевская летопись под 1227 годом рассказывает: «Еха Данил Жидичин кланялся и молитися святыму Николе». Когда бояре предлагали Даниилу Романовичу воспользоваться этой поездкой и занять Луцк, Даниил ответил, что приходил Жидичин «молитву створити святыму Николе, и не могу того створити». Молитва «св. архиерею Николе» была опорой для князя Даниила и в других случаях его жизни, особенно в годы тяжелых междуусобий. В Черниговщине, в годину татарского нашествия, народ свою скорбь нес в Крупицкую обитель к находившемуся там чудотворному образу святителя Николая.

Раздробленная на множество отдельных феодальных княжеств, Русь не могла оказывать сопротивления татарским завоевателям. Но русский народ хранил в себе жизненные силы и воспитывал решимость бороться за свою независимость. Роль Церкви в деле освобождения русского народа из-под татарского гнета огромна. Освободиться от татарского ига могло только сильное, объединенное русское государство. В деле объединения Руси в одно государство большая заслуга принадлежит высшей церковной иерархии. Следует назвать такие имена, как митрополит св. Петр, сразу определивший политическое значение еще незначительного в то время Московского княжества и перенесший в Москву митрополичью кафедру из Владимира. Митрополит св. Алексий руководил как внутреннею, так и внешнею политикой Московского правительства при Дмитрии Ивановиче (Донском). Митрополит св. Иона по справедливости может считаться виднейшим политическим деятелем своего времени. Он силою своего пастырского авторитета сумел подавить усобицу, поднятую Юрием Дмитриевичем и его сыновьями против московского князя Василия Темного. Такое крупное событие конца XIV в., как Куликовская битва (1380 г.), происходило при активнейшей поддержке русского духовенства. Москва во второй половине XV в., с Ивана III, стала центром объединенного, национального русского государства. Почитание святителя Николая стало национально русским свойством. Чтобы не быть голословным, сошлемся на показания иностранцев, наблюдавших непосредственно быт русских людей в XVI и XVII вв. Наблюдательный англичанин Флетчер, изучавший Московское государство в XVI ст. (во времена царя Федора Ивановича) и отразивший свои впечатления в большом сочинении «О государстве русском», пишет, что «при погребении своих покойников русские кладут в руки умершему письмо к св. Николаю, которого они

почитают главным своим заступником и стражем врат царства небесного, как наши патристы считают Петра»<sup>1</sup>. Французский капитан Маржерет, служивший в военном отряде царских телохранителей при Борисе Годунове и при обэих Самозванцах, в своих записках о Московском государстве называет святителя Николая «главным русским патроном»<sup>2</sup>. Один из участников польской интервенции 1606—1612 гг., Самуил Маскевич, рассказывает, что для большей убедительности своей просьбы русские молят не ради Бога или Христа Спасителя, но ради Николы...<sup>3</sup>. Другой участник интервенции, Бер (Буссов), называет св. Николая русским Богом, а русских — поклонниками Николая<sup>4</sup>. Голштинский Адам Олеарий, неоднократно проезжавший русскую землю с голштинским посольством (в 1633, 1636 и 1639 гг.), изучавший быт русских людей, в своем «Описании путешествия в Московию и через Московию в Персию и обратно» касается и религиозных верований русского народа. По его словам, русские верят, что попутный ветер доставляет путешественникам св. Николай. Описывает Олеарий и праздник св. Николая, совершающийся 6 декабря. Этот праздник проходил особенно торжественно, в течение восеми дней русские ходили в гости друг к другу. По домам верующих ходило и духовенство, совершая молебны в честь святителя Николая. В церквиах своих, рассказывает Олеарий, русские имеют великое множество образов, развешанных кругом по стенам. Среди этих образов Олеарий отмечает изображение Христа Спасителя, Богородицы и Николая Чудотворца — «главного русского патрона». Этот же Олеарий рассказывает об особенно чествовавшемся в Москве резном изображении св. Николая, находившемся в часовне у Тверских ворот, но сгоревшем вместе с часовнею незадолго до прибытия в Москву Олеария<sup>5</sup>. Приведенные показания иностранцев о высоком почитании на Руси св. Николая, являющегося как бы национальным небесным патроном русского народа, можно было бы пополнить аналогичными свидетельствами Герберштейна, Петрея и некоторых др.<sup>6</sup>. Отметим, что особенное благоговение русских людей к святителю Николаю отмечают и представители восточного православного духовенства. Так, например, архидиакон Павел Алеппский, находившийся в свите антиохийского патриарха Макария, приезжавшего в Россию в половине XVII века, рассказывает, что большое празднество происходило в Москве 9 мая, в день воспоминания перенесения мощей св. Николая из города Миры в город Бар. Торжественность этого праздника архидиакон Павел Алеппский объясняет «великою любовью русских к св. Николаю»<sup>7</sup>.

Справедливость показаний иностранцев о глубоком и всеобщем преклонении русского народа пред именем великого чудотворца не подлежит сомнению. От царского дворца, где «ревностным обетником святого Николая» был сам глава русского государства, до убогой лачуги последнего московского бедняка возносилась к святителю одна и та же

<sup>1</sup> Флэтчер.— О государстве русском, СПБ, 1905, стр.118.

<sup>2</sup> Сказания современников о Дмитрии Самозванце, под ред. Устрялова. Записки Маржерета, стр. 259.

<sup>3</sup> Там же, «Дневник Маскевича», стр. 28.

<sup>4</sup> Там же, «Летопись Московская», стр. 65 и 138.

<sup>5</sup> «Описание путешествия...» Олеария цитируем по русскому переводу А. М. Ловягина, СПБ, 1906 г., стр. 292, 382, 21—22 и стр. 530.

<sup>6</sup> Подробнее см. у Рущинского — Религиозный быт русских по сведениям иностранных писателей XVI и XVII в. М 1881. г.

<sup>7</sup> Павел Алеппский, Путешествие антиохийского патриарха Макария в Россию в половине XVII в. М., 1898 г., вып. IV, стр. 16.

горячая молитва. Невольно вспоминаются слова из канона святителя: «Кий град, блаженне, не имеет тебе помощника. Кая ли душа не призывает твоего имени. Или коего места не присещаеши духом, твоими чудесы удивляя вся...». Или еще фраза из акафиста святителю: «Силою данною ти свыше, слезу всяку отъял еси от лица страждущих, богоносне отче Николае». Видимым показателем большого почитания святителя в Москве является большое количество храмов в честь святителя и престолов в других храмах: из общего числа до 1000 престолов — свыше 130 было посвящено имени святителя Николая. Сердцем Москвы был Кремль и над главами, так называемыми Никольскими, воротами с глубокой древности помещен был образ святителя с мечом в правой руке и с храмом в левой. Через эти ворота 20 августа 1380 г. выходило русское войско, направлявшееся на битву с Мамаем на Куликовом поле. Через Никольские ворота в октябре 1612 года вошли в Кремль русские ратные люди, возглавляемые Д. М. Пожарским и изгнавшие оттуда иноземных захватчиков. В 1812 году захватившие Москву наполеоновские войска взорвали Никольскую башню, но изображение небесного вратаря оказалось неповрежденным. Создается даже и внешне единый культ святителя Николая. Московские цари путешествовали на поклонение чудотворным образом в Зарайск, Угрешу, Можайск. Из далекого Вятского края в торжественной обстановке дважды приносится в Москву образ Николая Чудотворца Великорецкого. В московских храмах помещаются копии чудотворных икон св. Николая. В самом Кремле, в Ивановской колокольне, в небольшой церкви имени св. Николая, находился Гостунский чудотворный образ святителя. Не забудем, что и знаменитый Василий Блаженный, или Покровский собор, иногда в древности именовали храмом «Николы Великорецкого», ибо в нем находилась точная копия чудотворного великорецкого образа. Нет возможности в небольшом очерке перечислить все многочисленные московские храмы в честь св. Николая и чтимые образа его.

Имя святителя Николая было широко известным и в далекой Сибири. На знамени Ермака был помещен образ св. Николая. Первая, построенная казаками Ермака, часовня в верховьях реки Сылвы была посвящена имени чудотворца Николая. Во всех первых городах Сибири — Тюмени, Тобольске, Пельме, Березове и др.— первые церкви были посвящены святителю Николаю.

Добрые традиции русского народа и, в частности, традиции древней русской столицы перешли и в новую столицу русского государства — Петербург. Одна из древнейших церквей новой столицы посвящена имени чудотворца Николая. Это морской Богоявленский Николаевский собор. Главный престол в верхнем храме был посвящен празднику Богоявления Господня, а главный престол нижнего храма — св. Николаю Чудотворцу. Не без основания морской собор посвящен имени покровителя всех плавающих по водам. Имелись в Петербурге и другие храмы в честь св. Николая и его чудотворные иконы, из которых особенно почитаемой была Колпинская, в Троицкой церкви.

Остановим свое внимание на изображениях св. Николая. Существует несколько основных типов изображений святителя: 1) поясные, 2) во весь рост, 3) резные из дерева и 4) головные. Поясные изображения святителя имели свои варианты и типы. На одних святителя изображали без митры,— это старинные иконы св. Николая, так называемого Киевского «Мокрого», Новгородского Дворищенского и Вят-

ского Великоозерского. Одной рукой святитель благословляет, в другой держит евангелие. По сторонам предстоящие: Спаситель, простирающий св. Николаю Евангелие, и Богоматерь с омофором в руках. Более поздние, поясные изображения св. Николы, в XIV веке, представляют святителя в митре. Это любимейший и образцовый тип угодника в древнерусской иконописи. Примером его является Угрешский образ Николы Чудотворца. Того же типа Мясищкий образ (в Москве). Изображения святителя в рост имеют несколько вариантов: 1) святитель с благославляющей правой рукой, в левой держит Евангелие («Никола Зарайский»), 2) в правой руке меч, а в левой церковь (чудотворный радовицин образ, резной) и 3) святитель в правой руке держит храм, а в левой крест. Третий тип изображения святителя, резной, так называемый «Никола Можайский». Святитель в митре, в правой руке меч, в левой церковь. Имеются и головные изображения святителя, до плеч. В иконографии, как восточной, так особенно русской православной, установлен внешний образ святителя. Дошедшие до нас списки лицевых подлинников изображают святителя Николая старцем, с седою «невеличкою» бородой, «плешатым»; в руце Евангелие, «другою благословляет». По старым традициям, образ святителя Николая всем достаточно хорошо известен, и некоторые лицевые списки русского происхождения ограничиваются общею фразой: «Николае образом и брадою всем знаем есть». Более древние изображения святителя Николая представляют святителя в фелони, это встречается и на иконах более позднего происхождения, только в некоторых редких случаях (напр., «Никола Можайский») святитель изображен в архиерейском саккосе.

С принятием русским народом христианства на Русь перешли две церковные службы святителю Николаю. Ежегодно память чудотворцу Николаю совершается 6 декабря — в день его блаженной кончины. Кроме того, в кругу недельного богослужения отдельные песнопения в честь святителя приурочены к четвергу.

В 1087 году, в апреле месяце, мощи святителя Николая были вывезены из Мир ликийских специальной экспедицией из барских священников, клириков и других богообязненных лиц, а 9 мая, в воскресенье, были доставлены в Барград. Это событие, конечно, не могло быть предметом церковных праздников в Церкви Восточной, но послужило поводом к установлению в конце XI века специального праздника перенесения святых мощей Николая Чудотворца в Русской Церкви. Правда, до XIV—XVI вв. специальной службы в память перенесения мощей св. Николая мы не встречали в древнерукописных богослужебных сборниках. Наоборот, имеются данные думать, что 9 мая отправлялась служба святителю 6 декабря. Но естественно было бы думать, что очень скоро после установления праздника 9 мая появилась и новая служба, специально приуроченная к этому дню. Нас интересует другой вопрос. Перенесение мощей св. Николая произошло в разгар борьбы между Восточной и Западной Церквами, уже после разделения Церквей (1054 г.). Оно по существу было похищением барградской экспедицией Мирликийской святыни. Понятно, почему Восточная Церковь не могла чествовать это событие. Но почему тогда празднует это событие Церковь Русская, верная дочь Церкви Византийской? Безусловно неверными представляются утверждения католических и униатских писателей, что Русская Церковь не прерывала общения с Римско-Католической Церковью и после разделения Церк-

вей. Неверно это утверждение уже потому, что между Русской Церковью и Церковью Константинопольской было тесное взаимоотношение. Единственным правильным объяснением причин установления нового праздника является глубокое почитание святителя в русском народе. Следует отметить, что Русская Церковь знала и другие (правда, местные) праздники в честь св. Николая, которых не знала Церковь Константинопольская. Так, например, в некоторых местах древней Руси праздновалось рождество св. Николая, отмечавшееся в древних месяцесловах под разными числами: 23 и 24 августа, 27 июня и 29 июля. Праздновались дни, посвященные чудотворным иконам святителя...

Св. Николай не без основания считался русским народным святителем. Имя его нашло отражение в многочисленных народных сказаниях, песнях, пословицах и повериях. Дни памяти святителя 6 декабря и 9 мая — крупные даты в народном календаре русского крестьянина-земледельца: Никола вешний — начало полевых работ, Никола зимний — окончание всех работ, связанных с уборкой и обмолотом хлеба. Имеется множество пословиц, поговорок и народных примет, связанных с Николиными днями. Призывал русский человек Николу Милостивого и в своих заговорах. Но больше всего русский народ отразил свою любовь к дивному святителю в своих песнях. Св. Николай не только покровитель русского человека в этой жизни, он будет его защитником и после смерти —

Пастырю словесного стада,  
Изми мя пекельного ада,  
А мы будем прославляти,  
Имя твое величати, Николае!

А. НЕВСКИЙ

## МОСКОВСКИЕ СВЯТЫНИ

### 3. Владимирская икона Божией Матери

(Очерк)

Прославленная святыня русской земли... Икона прекрасная и древняя, как само христианство, ибо, согласно преданию, она была написана еще при жизни Богоматери св. апостолом и евангелистом Лукой на доске стола, за которым трапезовало Святое Семейство. Спутник и сподвижник св. апостола Павла, преданно разделявший его труды, писатель и врач, св. Лука был также и вдохновенным художником; он написал несколько икон Владычицы, из коих некоторые были впоследствии принесены в Россию. Повидимому, он посвятил свою кисть Богоматери и увековечил и передал грядущим поколениям образ чистейшей служительницы идеи Искупления — одной из глубоких идей христианства, с особенной полнотой раскрытой в написанном им Евангелии.

По композиции, насыщенной сдержаным действием, и высокому духовному содержанию, переданному с прозрачной выразительностью, Владимирская икона является одним из лучших созданий св. апостола, кистью как бы продолжавшего свою проповедь. Перед нами страждущая Мать, прозирающая ясно, как, может быть, никто из смертных, грядущую муку и стремящаяся укрыть на груди и защитить свое Чадо. Содрогание естества, трепет перед надвигающимся крестом сконцентрированы в тонких перстах, сжимающих хрупкое тело Дитяти. Святой художник сообщил объятию Матери почти трагическую силу, которую с тонким тактом смягчил выражением тишины и мира на Ее лице. Раскрывая свою мысль, св. Лука как бы говорит этим одухотворенным, неземным спокойствием, что великим усилием материнская скорбь преодолена и покорность Божественному Промышлену плотно сомкнула Ее уста. Об этом же говорят несколько сдвинутые брови и полный думы, ушедший в себя, сосредоточенный взор. На этой иконе изображение Богоматери предстоит молящемуся как высокий идеал безропотного и покорного несения креста.

Благодатный катарзис — светлое, бесконечно лирическое разрешение — настроенности образа с трогательным изяществом воплощен в ответном устремлении Богомладенца, который обратил благостный лик к Приснодеве и ответным объятием как бы ободряет и подкрепляет Богоматерь, являя Собой образ высочайшего, радостного крестоношения.

Эта удивительная икона до половины V века оставалась в Иерусалиме и лишь при Феодосии Младшем ее перенесли в Царьград, а

в начале XII века патриарх Лука Хризoverg послал ее в дар велико-му князю киевскому Юрию, поставившему ее в Вышгородском девичьем монастыре. Сын его Андрей, которого история знает под именем Боголюбского, переходя на княжение из своего удела Вышгорода во Владимир, перенес с собой и икону Богоматери, в честь которой со-орудил там в 1160 году великолепный Успенский собор.

Пребывая в течение двух с половиной веков во Владимире, икона стала именоваться Владимирской; она прославилась множеством чудо-творений и в бесчисленных списках разошлась по стране, окруженнная всеобщим почитанием.

Многие события на Руси, особенно периода татарского ига, были связаны с этой заветнейшей святыней. В 1164 году она сопровождала Андрея Боголюбского в его победоносном походе против волжских болгар; она уцелела во время страшного пожара 13 апреля 1185 года, когда сгорел самый собор Владимирский, и осталась невредимой при разорении Владимира Батыем 17 февраля 1237 года. Наши на-божные, детски веровавшие предки любили приписывать ей победу Димитрия Донского над Мамаем 8 сентября 1380 года.

Ежегодное троекратное празднование иконе Владимирской Божией Матери установлено по поводу троекратного избавления Москвы от разгрома татарами и в память свержения татарского ига.

Перенесение ее в Москву совершилось в конце XIV века, во время нашествия Тамерлана. В 1395 г. Тамерлан, «бич народов», «железный хромец» вторгся с несметными монгольскими полчищами в пределы Рязань, полонил и разорил ее и направил свой путь на Москву, опустошая и уничтожая все живое. Спешно собрав рать, великий князь московский Василий двинулся навстречу ему и стал у Коломны на берегу Оки. Столица и ее окрестности были объяты ужасом и смятением; народ служил молебны, и сам митрополит Киприан почти не выходил из церкви. Тогда решено было перенести в Москву икону Владимирскую. Ее встретили за городом, на Кучковом поле (теперь это центр города, улица Сретенка), митрополит, духовенство, велико-княжеская семья и народ, стоявший на коленях по краям дороги, по которой шествовала святыня, и слезно моливший: «Мати Божия, спаси землю Русскую». Икону внесли в Успенский собор. Летопись сооб-щаает, что Тамерлан, простояв на одном месте две недели, внезапно повернул на юг и вышел из московских пределов. Случилось это в день сретения Владимирской иконы. В память этого избавления Москвы от разорения на месте встречи был построен Сретенский монастырь и установлено празднование иконе 26 августа.

Вторичное празднование иконе Владимирской совершается 23 июня, в память свержения татарского ига при Иоанне III и избавления Москвы в 1480 году от нашествия Ахмата, хана Золотой орды.

Третьим празднованием, 21 мая, вспоминается поновление образа в 1514 году и избавление Москвы от разгрома Махмет-Гиреем, ханом казанским, который в 1521 году, собрав и объединив татар крымских, ногайских и казанских, достиг пределов Москвы и стал жечь ее по-сады, но так же внезапно отступил от столицы, не причинив ей вреда.

Во время первой отечественной войны 1812 года образ был вывезен 2 сентября во Владимир, но 20 октября того же года, по изгнании врага, был возвращен обратно и снова поставлен в заново освященном Успенском соборе.

В наши дни, во вторую отечественную войну, перед угрозой раз-

рушения с воздуха при нашествии гнусного тевтонского зверя, святыня была эвакуирована. В трудные, но славные дни обороны Москвы с нами неисходно пребывал чудной красоты чудотворный список с ней — дар царя Феодора Иоанновича (1684—1698 гг.) и супруги его Ирины Годуновой, находящийся и поныне в Смоленском соборе Новодевичьего монастыря, слева от царских врат, а также многие местно чтимые списки в московских приходских храмах (Воскресенском в Сокольниках, Преображенском, Ризоположенском, Иоанна Воина и других). А с 1943 года засияла Крестовая Патриаршая церковь, престол которой был освящен во имя святой иконы Владимирской — извечной и победительной нашей Заступницы.

Этот небольшой храм убранством своим, умело подобранными иконами мягкого письма, шелковой завесой с вышитым на ней крестом, отделяющей алтарь, облачениями священнослужителей цветов Богоматери — белого с голубым, спокойным колоритом стен оставляет неизгладимое впечатление света и молитвенной тишины. Вправо от иконостаса стоит старинная Владимирская икона, взятая из покоев почившего Патриарха, с неугасимой лампадой перед нею.

Молитвенное впечатление еще более усиливают службы, часто совершаемые самим Первосвятителем. Торжественно-чинные, с несколько суровой проникновенностью, они сопровождаются строго уставным, тихим и благозвучным пением... И молящиеся, преклоняя колени, возносят благодарные молитвы пред новым алтарем, а в душах всех верных чад Церкви живет твердая уверенность, что «здесь — сердце церковной жизни, здесь глубоко чтут икону Владимирскую, здесь понимают и нерушимо хранят уставы церковные».

Т. М. БОГОСЛОВСКИЙ

## КРЕМЛЬ

О Кремль, красавец многозвонный,  
Наш Кремль, испытанный в боях!  
Руси защитник непреклонный,  
Не бывший никогда в цепях!

Кто только не дерзал оковы  
Набросить на твои кресты,  
Но ты возмездием суровым  
Преследовал врагов мечты.

Татары на тебя бросались,  
Поляки мнили захватить,  
Но все с позором возвращались,  
Спеша домой, чтобы спастись.

Наполеон — тот поселился  
В твоих хоромах, но на час;  
С позором также удалился,  
И блеск его знамен погас.

А ныне немцы, возгордившись,  
Решили опыт повторить  
И, всю Европу покоривши,  
Твои ворота отворить.

Но ты стоишь несокрушимо,  
Враги же в панике бегут.  
Мы гоним их неудержимо,  
Пока Берлина не сдадут.

Когда мы всех их уничтожим,  
Над миром засияешь ты.  
Добро и счастье преумножив,  
Святые воплотишь мечты.

И зов твой вещий разнесется  
По всей воскреснувшей земле  
И в сердце каждом отзовется  
Приветом искренним тебе.

А. ЗЛАТОВРАТСКИЙ

## ЗАЩИТНИКАМ МОСКВЫ

Во дни испытаний тяжелых,  
Когда враг стоял под Москвой,  
Мы взоры свои устремляли  
На Кремль наш священный, родной.

Там Вождь наш, великий и мудрый,  
Объят был заботой о том,  
Как город спасти от позора  
И выиграть битву с врагом.

А враг нас тесnil все сильнее,  
Сжимая в клещи... Над Москвой  
Вились по ночам бомбометы,  
Грозя всем жестокой бедой.

В те лунные страшные ночи  
Прожекторов наших лучи  
Врагов над Москвою искали,  
Как грозные чудо-мечи;

А меткие залпы зениток,  
Дыша своей грудью стальной,  
Врага поражали и гнали,—  
Но, он прорывался порой

И сбрасывал бомбы на город,—  
От них разрушались дома,  
И заревом красным пожара  
Ночная светилась тьма.

Бесстрашные наши герои,  
Дежуря на крышах домов,  
Боролись с огнем и следили  
За дерзким полетом врагов,

И к месту несчастий бросались,  
Стремясь пострадавшим помочь,  
И пламя пожаров тушили,  
Работая целую ночь.

А утром подвижники эти  
Спешили на службу свою,  
Про отдых и сон забывая,  
Как воины наши в бою.

Во храмах везде совершалась  
Священная служба, за ней  
Послания пастыря-старца  
Народу читал иерей.

И всех призывал на защиту  
Родной стороны и Москвы,  
И жертвы усердно вносились  
С любовью, как лепта вдовы...

Трудами Вождя и народа  
Родная Москва спасена  
И подвигам армии нашей  
Теперь салютует она...

Да будет же вечная слава  
Тому, кто, отчизну любя,  
Москву защищал и боролся  
С врагом, забывая себя,

Кто в это тяжелое время  
Спасению близких служил,  
И тем, кто за нашу свободу  
И счастье жизнь положил!

ПРОТОИЕРЕЙ СТЕФАН МАРКОВ

# Корреспонденции с мест

## I. ПО ОСВОБОЖДЕННЫМ РАЙОНАМ

Из села Бурты, Шполянского района, Киевской области, настоятель церкви священник Г. Иванюк пишет в редакцию «Журнала Московской Патриархии»:

«Небольшое село Бурты, Шполянского района, Киевской области, знаменительно своими традициями. Здесь имеется Свято-Покровская церковь, которая в период немецкой оккупации оказывала всевозможную помощь скрывавшимся от гестапо советским активистам, бежавшим из лагерей пленным и партизанскому отряду № 0721, руководимому командиром т. Соколовым и комиссаром т. Лутчицким. Немцы неоднократно производили обыски в храме, разгоняли молившихся во время богослужений.

6 февраля 1944 года освобождение села Бурты от фашистского зверья осуществилось. В знак солидарности св. Покровская церковь передала командованию через сельсовет 12 600 р., зерна — 334 кг; лично священником передано 4 470 р. и зерна на 3 000 р. Сдано церковью на Красный Крест 861 р., не считая разных натуральных пожертвований раненым. Сбор в фонд обороны продолжается.

В ответ кровожадному фашизму к 27-й годовщине Октябрьской революции верующие обязались досрочно выполнить взносы по госзайму и принимают участие в налаживании сельскохозяйственной деятельности колхоза. Псаломщик Яценко Димитрий весь летний период ремонтирует сельскохозяйственные машины и выполняет обязанности механика по молотьбе для сдачи хлеба государству.

С освобождением села Бурты Красной Армией в церкви богослужение совершается свободно, за что верующие сердечно благодарны главе советского правительства — любимому освободителю, Иосифу Виссарионовичу Сталину.

Настоятель церкви, священник Г. ИВАНЮК».

## II. ПОМОЩЬ ФРОНТУ

Преосвященный Фотий, Епископ Кубанский и Краснодарский, сообщает в Московскую Патриархию: «За время с марта 1943 года по 1 октября 1944 года церковными православными общинами и духовенством Кубанской епархии собрано и сдано на военные нужды нашей родины 4 505 633 рубля».

## СОДЕРЖАНИЕ

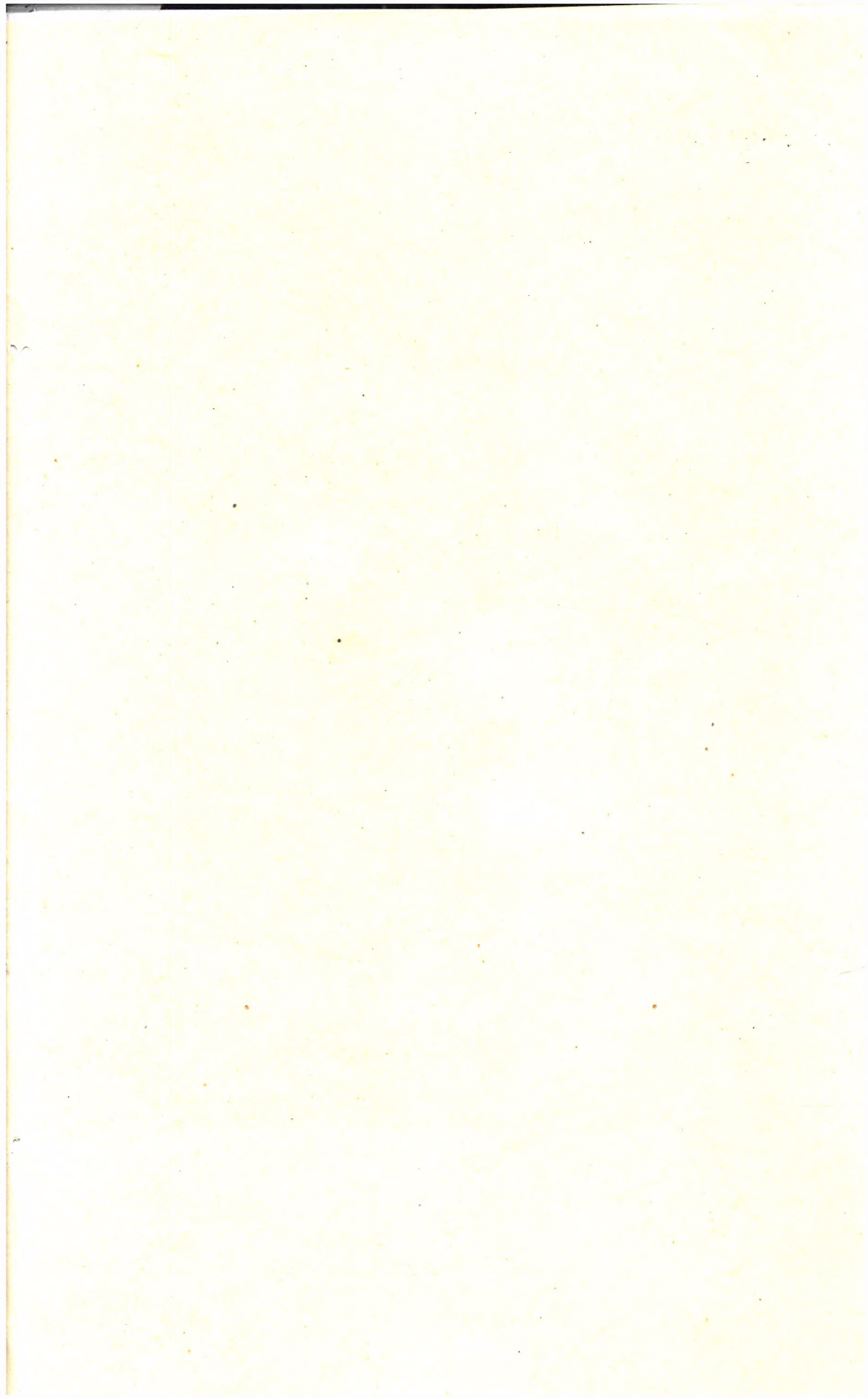
### Церковная жизнь

|                                                                                                                    |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Назначение на архиерейские кафедры . . . . .                                                                       | 3  |
| К кончине доктора Виллиама Темпля, Архиепископа Кентерберийского . . . . .                                         | 4  |
| К освобождению Украины:                                                                                            |    |
| 1. Письмо Патриаршего Экзарха всея Украины Митрополита Иоанна Председателю Совнаркома УССР Н. С. Хрущеву . . . . . | 8  |
| 2. Послание Патриаршего Экзарха всея Украины Митрополита Иоанна . . . . .                                          | 9  |
| 3. Протоиерей Дионтий Введенский. Златоглавый Киев в исторический день 15 октября 1944 года . . . . .              | 11 |
| Обращение сербских священников к своему народу . . . . .                                                           | 14 |
| Обращение секретариата Чешской Православной Церкви к Красной Армии . . . . .                                       | 17 |
| А. Шаповалов. Торжественное богослужение в Патриаршем Кафедральном соборе 7 ноября 1944 года . . . . .             | 19 |
| Е. Горева. Торжественное богослужение в Ленинградском Никольском соборе 7 ноября 1944 года . . . . .               | 21 |
| Речи, проповеди                                                                                                    |    |
| Митрополит Николай. Осень . . . . .                                                                                | 23 |
| Митрополит Николай. Речь 7 ноября 1944 года . . . . .                                                              | 27 |
| Статьи                                                                                                             |    |
| Архимандрит Нафанаил. Христианство и дружба народов . . . . .                                                      | 29 |
| Священник М. Зерцов. Победа света над тьмой . . . . .                                                              | 32 |
| А. Молчановский. Святитель-патриот . . . . .                                                                       | 34 |
| А. Невский. Почитание св. Николая Мир ликийских чудотворца в древней Руси . . . . .                                | 38 |
| Т. М. Богословский. Московские святыни. Владимирская икона Божией Матери . . . . .                                 | 45 |
| А. Златовратский. Кремль (стихотворение) . . . . .                                                                 | 48 |
| Протоиерей С. Марков. Защитникам Москвы (стихотворение) . . . . .                                                  | 49 |
| Корреспонденции с мест . . . . .                                                                                   | 51 |

### ОТ РЕДАКЦИИ «ЖУРНАЛА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ»

Редакция «Журнала Московской Патриархии» извещает, что производится прием подписки на 1945 г. Стоимость журнала (12 номеров) 100 рублей в год. Подписка от частных лиц принимается через Епархиальные управления и районных благочинных.

К 1 января 1945 г. выходит из печати «Православный церковный календарь» на 1945 г. Предварительная подписка принимается на прежних условиях.



**Цена 5 руб.**